

المكتبة الثقافية

١

# الثقافة العربية

أسبق من ثقافة اليونان والعرب

عباس محسو العقاد

وزارة الثقافة والتراث

الاستليم الجنبي

لإدارة العامة للثقافة

دار الصانم - مكتبة التراث والصناعة  
المشائخ

# تقدير ديم المكتبة

يقتصر

## تراث عكاشة

وزير الثقافة والإرشاد الفتوحى

أنه عندما تيسر للواطن مجموعة من الكتب الصالحة ، فإن ذلك معناه أنه قد تيسر له جامعه بالمعنى الصحيح .



والكتب في أيامنا هذه أكثر من أن تسمح للقارئ ،  
بأن يتبع ما يأخذ منها وما يدع

فالقارئ العادي لا يصبر على الأمهات التي لا يفيد  
منها إلا المتعمقون والمتخصصون ، والقارئ المثقف  
يضيق بالكتب القديمة وما تقسم به من جفاف ،  
والقارئ المتخصص يتوقف إلى قراءة ما يخرج عن  
شخصه ، القراء جميعاً تصبو نفوسهم إلى التزود بألوان  
المعرفة المختلفة ويسعون إلى مسيرة ركب الحضارة  
الراكب الذي يأتى كل يوم بمجديد في كل ميدان .

فهل من سبيل أن يتلقى القارئ العادي والقارئ المثقف والقارئ المتخصص ، والعنصر قصير لا يمكن أن  
يتسع لقراءة هذا الفيض من الكتب على اختلاف

ألوانها وأشكالها . إنهم بلاشك يتلقون إذا أتيحت لهم مكتبة ثقافية تتناول فروع المعرفة جيئا ، ويكتبها كتاب قادرون ، يستطيعون أن يعالجوا ما يكتبون بأسلوب شائق قريب التناول يتजنب المصطلحات وينأى عن الإغراب وييرز الفكرة واضحة ناصعة لا لبس فيها ولا غموض ، مع البعد عن اللغو والإسفاف .

ومن هنا نبتت فكرة المكتبة التي يطيب لي أن أتقدم بهااليوم إلى جمهور القراء العرب ، مؤمنا بأن واجب وزارة الثقافة والإرشاد القومي الأول هو تشريف الشعب على اختلاف طبقاته .

وقد حرصت الوزارة على تيسير هذه الكتب على القراء جيئا ، وتشجيع كل بيت على تكوين مكتبة له بشمن زهيد ، فأسهمت في تكاليف المكتبة الثقافية لساماماً كبيراً ، وجعلت ثمن الكتاب منها قردين ، وقد صحت نيتها على إصدار كتابين كل شهر .

وأنني إذ أقدم هذا الجهد المتواضع إلى جمهور القراء العرب أرجو أن ينال تقديرهم ، وأرجو بكل توجيه أو نقد يساعد الوزارة على السير بهذه المكتبة في طريق النجاح .

والله أسأل أن يوفقنا جيئا إلى ما فيه الخير .

خروف عطاش

## حقيقة مقاومة .. أقدم الثقافات الثلاث

الثقافات الثلاث هي : العربية واليونانية  
والعبرانية .



أقدمها في التاريخ هي الثقافة العربية ، قبل أن تعرف أمة من هذه الأمم باسمها المشهور في العصور الحديثة .

وهذه حقيقة من حقائق التاريخ الثابت الذي لا يحتاج إلى عناه طويل في إثباته ، ولكنها على ذلك حقيقة غريبة تقع عند الكثيرين من الأوروبيين والشرقيين ، بل عند بعض العرب المحدثين ، موقع المفاجأة التي لا تزول بغير المراجعة والبحث المستفيض .

وقد كان ينبغي أن يكون الجهل بهذه الحقيقة هو المفاجأة المستغربة ، لأن الإيمان بهذه الحقيقة التاريخية لا يحتاج إلى أكثر من الاطلاع على الأبجدية اليونانية وعلى السفرتين الأولتين من التوراة التي في أيدي الناس اليوم ، وهما : سفر التكوين وسفر الخروج ، ولا حاجة إلى الاسترسال بعدهما في قراءة بقية الأسفار .

فالأبجدية اليونانية عربية بحروفها وبمعانى تلك الحروف وأشكالها ، منسوبة عندهم إلى قديموس الفينيقي وهو في كتاب مؤرخهم الأكبر « هيرودوت » ، أول من علمهم الصناعات .

سفر التكوان وسفر الخروج صريحان في تعلم الصالحين من العرب لكل من إبراهيم وموسى عليهما السلام . فإن إبراهيم تعلم من ملكي صادق ، وموسى تعلم من يثرون إمام مدين ، وشاعت في السفرين رسالة « الآباء » قبل أن يعرفوا باسم الأنبياء ، لأن العبرانيين عرفوا كلمة « النبي » بعد وصولهم إلى أرض كنعان واتصالهم بأئمة العرب بين جنوب فلسطين وشمال الحجاز .

فيتحقق العجب من يجهل هذه الحقيقة التاريخية المسجلة بالكتابة منذ ألف السنين ، بل بالحروف التي سبقت الكتابة والكتاب . إلا أن الإشاعة المohoمة كثيراً ما اطغى على الحقيقة المسجلة . ولاسيما الإشاعة التي تختفي بالصورة الحاضرة وتملاً الآفاق بالشهرة المترددة . وقد أشاع الأوربيون في عصر ثقافتهم وسلطانهم أن أسلافهم اليونان سبقو الأمم إلى العلم والحكمة ، واختلط على الأوربيين كما اختلط على غيرهم قدم التوراة بالنسبة إلى الإنجيل والقرآن وقدم الإسرائيليين بالنسبة إلى المسيحيين والمسلمين ، فتوهبو أن العبرانيين سبقو العرب إلى الدين والثقافة الدينية ،

وكتابهم نفسه صريح في حداثة إسرائيل وحداثة إبراهيم من قبله  
بالنسبة إلى أبناء البلاد العربية .

وليس أبعد من الجهل بالحقيقة التي تظهر هذا الظهور .  
ليس أبعد من هذا الجهل إلا أن تكون الأوهام المشاعة  
بهذه القوة عند أقوى الأمم وعند أشهرها بالعلم والثقافة .  
فلو لم يكن في الصفحات التالية إلا أنها تكشف هذه الأعموبة  
في ناحية من نواحيها لكان ذلك حسبها من سبب يوجب علينا  
كتابة هذه الرسالة . فهي تفصيل لما في هذه الأسطر القليلة من  
إجمال ، وأيسر تفصيل كاف في مجال كهذا المجال .



# من لهم العرب

العرب في ديارهم قبل أن يعرفوا باسم العرب بين  
جيروانهم، وكانت لهم لغة عربية يتكلمونها وتمضي  
على سنة التطور عصراً بعد عصر، إلى أن تبلغ الطور الذي  
عرفناه منذ أيام الدعوة الإسلامية.

وهذه هي القاعدة العامة في تسمية الأمم وفي تطور اللغات،  
فليس العرب بدوا فيها بين أمم المشرق والمغرب.  
فالهند — مثلاً — كانت عامرة بسكانها قبل أن يسمى نهرها  
بنهر «الهندوس»، وقبل أن يطلق اسم هذا النهر على شبه  
المجيرة كلها.

والحبشة كانت عامرة بقبائلها المتعددة قبل أن يسموها العرب  
بهذا الاسم ويقصدون به بلاد الأنجاش أي السكان المختلطين،  
وقبل أن يسموها اليونان باسم «أثيوبيا»، أي بلاد الوجوه المخترقة  
وقبل أن يسموها العبرانيون باسم بلاد الكوشيين لأنهم ينسبون  
أهلها إلى كوش بن حام بن نوح.

وكان بلاد السكنداف معمورة قبل أن يسمى أهل الجنوب  
بلاد النورديك ، أي الشماليين .

وكان انجلترا معمورة بطائفة من السكان بعد طائفة ، يوم أطلق عليها اسم انجلاند أو انجلترا ، أو أرض الأنجلة angles الذين قدموا إليها في القرن الخامس بعد الميلاد ، ومن ملوكها من كان يحوله أن يسمى بلاد الملائكة Angellykes لأن البابا غريغوري اختاره لها بدلاً من اسم بلاد الأنجلة الذي يشبهه في نطقه Engeliscé ... فراح بعضهم يرسم صورة « ملائكة » على عملتها الذهبية ، والتيس الأمر على أتباعهم فأوشك أن يخالط عليهم الحقيقة لو لا قرب العهد باسم الأنجلة باسم موطنهم المعروف .

\* \* \*

وكل هذه الأمم كانت لهم لغات يتكلمونها قبل ألفي سنة ولا يتكلما اليوم أبناؤهم على التحو الذي كان يفهمه آباؤهم ، ولا يشد عن ذلك أمة من الأمم ولا لغة من اللغات .

\* \* \*

وقد مضى على العرب أكثر من ألفي سنة وهم معروفون بهذا الاسم الذي يطلقونه على أنفسهم ويطلقه عليهم غيرهم ،

ولا يزال أصل التسمية وتاريخ اطلاقها غير معروفيين على  
التحقيق إلى اليوم .

هل أطلق عليهم اسم العرب لأنهم كانوا يسكنون موقع  
الغرب من أمة أخرى يحل فيها حرف العين محل حرف الغين  
كما يحدث في بعض اللهجات ؟

هل أطلق عليهم هذا الاسم من العرابة بمعنى الجفاف  
أو الصحراوة في لغة بعض الساميين بشمال الجزيرة ؟  
هل أطلق عليهم نسبة إلى يعرب بن قحطان أو نسبة  
إلى « عربة » من أرض تهامة كما يقول ياقوت ؟

إن مؤرخي العرب يختلفون في ذلك كما يختلف فيه غيرهم .  
ويقول ياقوت في معجم البلدان بعد أن أشار إلى ذلك : « إن كل  
من سكن جزيرة العرب ونطق بلسان أهلها فهم العرب ، سموا  
عرباً باسم بلدهم العربات . وقال أبو تراب إسحاق بن الفرج :  
عربة باحة العرب ، وباحة العرب دار أبي الفصاحة إسماعيل  
ابن إبراهيم عليهما السلام ... أما النبطي فكل من لم يكن راعياً  
أو جندياً عند العرب من ساكن الأرضين فهو نبطي ... »  
وكا قيل إن العرب سموا بهذا الاسم لأنهم نزلوا إلى الغرب  
من منازل غيرهم ، يقال إنهم سموا شرقين Saracena عند قوم

من أوربة ، وأن الاسم في أصله كان يطلق على قبيلة عربية تسكن إلى الشرق من جبل السراة . ولعلهم سموهم « سرائين » نسبة إلى الجبل نفسه وتحرف الاسم بلغات الأوربيين إلى سراسين .! نذكر هذه الخلافات لنقول إن وجود العرب في ديارهم سابق لما متقدم عليها ، وإن الثقافة العربية ينبغي أن تنسب إلى أمتها قبل أن تسمى بهذا الاسم أو بذلك من الأسماء المختلف عليها . فلا اختلاف على نسبة الثقافة إلى الأمة كائناً ما كان الاسم الذي عرفت به عند جيرانها وعند سائر الأمم التي تتحدث عنها . ونختار لها اسمها على حسب مصادره و المناسباته في عرفها .

\* \* \*

ولا خلاف في علاقة العرب الأقدمين بالجزيرة العربية ،  
ولا في قدم العمران بهذه الجزيرة .  
ولا خلاف كذلك في قدم اللسان العربي فيها ولا في أنه أقدم  
لسان تكلم به سكانها الأقدمون ولم يعرف لهم لسان قبله مخالف  
له في أصوله وخصائصه التي تميز بها بين اللغات العالمية .

أكان المتكلمون بهذا اللسان قبل ثلاثة قرون مقيمين بالجزيرة  
العربية أم كانوا مقيمين في موطن آخر ثم هاجروا إليها ؟

هنا تختلف الآقوال بين مواطنن ثلاث ، هي الحبشة وبادية الشام وأعلى العراق .

لكن الحبشة ليست مصدر الحاميين والساميين في جهة واحدة . فالساميون أحرى أن يكونوا وافدين إليها على قلة محدودة ، وليس من المواتق للأوضاع التاريخية ولا للتألوف من المجرة هناك أو في جهات أخرى أن يكون الساميون المستقلون من الحبشة أكثر من عشرات أمثالهم في موطنهم الأصيل بالبلاد الحشبية . ولم يحدث في عصور التاريخ المعروف أن كان المهاجرون من الحبشة إلى جنوب الجزيرة يزيدون عددا على الذين يهاجرون من جنوب الجزيرة إليها .

كذلك لم يحدث في حدود التاريخ المعروف أن ترحل الجماعات الكثيرة من بلاد الهملاج الخصيب أو من أعلى العراق إلى الصحراء العربية . فليس هذا مما حدث في الواقع ولا مما يوافق المعهود في بواعث المجرة وحركاتها المأولفة .

فن المأولف أن يحدث الجفاف والجدب في البلاد الصحراوية فيرحل عنها أهلها ، ومن التاريخ الواقع أن هذا قد حدث فعلا غير مرة في هجرة القبائل من جنوب الجزيرة وأواسطها إلى بلاد الانهار أو بلاد الخصب الدائم والمرعى الموفور ، ولكنه

لم يُؤلف ولم يحدث قط أن ينعكس الأمر فترحل القبائل أفواجاً  
أفواجاً من أرض الماء والمراعي إلى أرض تتخللها الصحراء  
الواسعة ، ويطرأ عليها الجفاف والجدب في عهود متلاحقة ،  
تکاد أن تنتظم في مواعيدها وأدوارها .

فن الثابت أن جنوب الجزيرة كان مأهولاً قبل ثلاثة آلاف  
سنة ، وكانت له عمارته ومبانيه التي لا تنشأ في قرون قليلة ، فهل كان  
وفود هؤلاء إلى الجنوب بعد سكان آخرين سبقوهم ثم انقرضوا  
أو انہزموا وخلفهم الوافدون على بلادهم ؟ فن هم أولئك السكان  
الأولون ؟ وما لغتهم ؟ وما الداعي إلى افتراض وجودهم ؟  
ومن أين جاءهم الوافدون اللاحقون وتغلبوا عليهم بالقوة  
التي تهزهم ؟ وما هي لغتهم وعلاقتها بالعربية ؟

كل ما يمكن أن يقال عن ذلك إنه تخمين لا دليل عليه  
ولا موجب له ولا موافقة بينه وبين تجارب الواقع في أماكن  
المigration المطروفة من قديم الزمان داخل الجزيرة العربية أو  
من حولها .

ولاصعوبة في تصور migration من الجنوب إلى الشمال على حسب  
التجارب الواقعة ، فلا تضطرنا وقائع التاريخ إلى السؤال عن  
أنباء البلاد الأسلامية في العراق أو بادية الشام أين ذهبوا ومن

هم في أصولهم وما هي لغاتهم وأباوهم ، فإن التاريخ يدلنا عليهم وعلى بقائهم ، وآثارهم حيث أقاموا قريبة من مواطنهم سواء كانوا من السومريين أو من الآريين أو من الطورانيين على التخوم الفارسية أو تخوم الصين ، بعضهم لبث في الأرض ، وبعضهم جلا عنها إلى ماوراء حدودها ، وكلهم ترك من مخلفاته ما يتركه المغلوب المقيم أو المغلوب الذي زال عن البلاد .

\* \* \*

فالثقافة العربية إذن هي ثقافة الأمة التي نشأت تتكلم اللغة العربية وعاشت تكلمها كما كانت على الألسنة في كل دور من أدوارها على سلة التطور في جميع اللغات .

وقد كان أشهر اللغات السامية وأشييعها في أواخر القرن الرابع قبل الميلاد ثلاثة بين جنوب الجزيرة وشرقاً إلى الشمال وغرباً إلى الشمال ، وهي : اليونانية والآرامية والكنعانية ، مما يدل على أنها نبتت في الجزيرة من الجنوب إلى مواطن الهجرة التي درجت عليها القبائل منذ فجر التاريخ ، في طريق بحر العرب شرقاً إلى وادي النهرین ، أو طريق البحر الأحمر غرباً إلى فلسطين .

ثم شاعت الآرامية وغابت على سائر هذه اللهجات وتفرعت

منها النبطية التي اتفقت الروايات على أنها أُم لهجات المحاجز .  
ولم تكن الآرامية بعد شيوخها غريبة عن المستكلمين بالكتنائية  
أو الحميرية وعن الكتابين بالحروف النبطية أو حروف المسند .  
فكان المقيمون والراحلون بين هذه الأرجاء يتخاطبون بها كما  
ي交谈 أبناء الأقاليم في القطر الواحد ، أو كما ي交谈 أبناء  
وادي النيل اليوم من الإسكندرية إلى الخرطوم ، مع اختلاف  
اللهجات والألفاظ في بعض المفردات .

ونحن نعلم أن مؤرخي العرب كانوا ينسبون شعوب العرب  
البائدة جمعاً إلى « إرم » ويسمونهم بالأرمان كما جاء في تاريخ  
سني الملوك لخوزة الأصفهانى . ويجوز أن يكون الآراميون من  
سلالة هؤلاء الأرمان هاجروا إلى وادي النهرین في قاریخ مجھول ،  
ولكن تاريخهم المعلوم يرجع إلى عهد دولتهم التي حكمت بابل ،  
وقام منها بالأمر حمورابي صاحب التشريع المشهور ( سنة  
٢٤٦٠ ق م ) حيث سادت اللغة الآرامية وادي النهرین وبادية  
الشام وأرض كنعان وبلاد الأنباط ، وظهرت لمحاجتها العامة  
— كلاماً وكتابة — في كل قطر من هذه الأقطار .

يقول صاحب كتاب « الأبجدية : مفتاح تاريخ الإنسان » ،  
« الآرامية فرع كبير يرجع إلى المجرة السامية الثالثة ذكرت

في مصادر التوراة وفي الكتابة المسارية . ويطلق اسم آرام الذي ورد في التوراة على سلالة عنصرية كا يطلق على الأقليم الذي تسكنه تلك السلالة ، وجاء في أسماء الأمم بسفر التكوين أن آرام جد الآراميين وقيل عنه إنه ابن سام ، وجاء في موضوع آخر إنه حفيد ناحور أخي إبراهيم ، ويقال عن يعقوب إنه آرامي تائه ، وعن أمه وزوجاته إنهن آراميات . وباستثناء لفظة غامضة في الحفائر الأكادية في النصف الثاني من الألف الثالث قبل الميلاد ، تعتبر رسائل تل العمارنة المسارية في القرنين الخامس عشر والرابع عشر قبل الميلاد أقدم إشارة إليهم باسم أخلام Akhlamn أو الأحلاف الذين يظن أنهم هم أحلاف آرام المذكورين في وثائق القرن الثاني عشر قبل الميلاد . وهم يسمون في المصادر الآشورية ( أرميو ) أو ( آراميو ) وجمعهم آرامي .

إلى أن يقول : «إن موطن الآراميين الأول غير معروف » . وهم يوصفون في ألواح تل العمارنة التي تقدم ذكرها بأنهم أفواج مرحلة مغيرة ، ويرجح أنهم قدموا من جهة الشرق الشهالي بلاد العرب إلى بادية الشام من طريق ، وقدموا من الطريق الآخر إلى العراق . وعند نهاية القرن الثالث عشر قبل الميلاد اتهى

سلطان المحيطين والمتنيين Mitanni على تلك الأرض . وظهرت الإمارات الآرامية الصغيرة في الشمال الشرقي والشمال الغربي من وادي النهرين ، ثم طرأت على توزيع السكان في سوريا الشماليّة بعد استقرار الموجة الآرامية بين القرنين الثاني عشر والحادي عشر قبل الميلاد طوارىً واسعة النطاق ..... واغتسلت قبائل الآراميين فرصة هذه الطوارى فأقامت بقوة السلاح ووفرة العدد سلسلة من الممالك الصغيرة في أخصب الواقع من شمال العراق وجنوبه إلى شرق الباادية السورية ، وأمكن بفضل تدجين البخل العربي حوالي نهاية القرن الثاني عشر قبل الميلاد ، تيسير طرق القوافل تيسيراً كبيراً . فأقيمت في جوانب البلاد مراكز للتجارة الغنية ، أشهرها تدمر أو بلد التخيل ، . وبعد الإشارة إلى أدوار الضعف التي اتت بها الآراميين بعد ذلك قال :

« إن فقدان الحرية السياسية لم يكن معناه نهاية التاريخ الآرامي ، بل كان هذا الضعف الذي أصاب الحكومة فالتحفة التفوق في الثقافة الآرامية وسائل الاقتصاد الذي عم آسيا الغربية . . . فاصطبغت سوريا كلها وجانب كبير من وادي النهرين بالصبغة الآرامية ، وأصبحت اللغة الآرامية هي اللغة الدوالية في ذلك العهد ،

وأصبحت على عهد الدولة الأخمينية الفارسية إحدى اللغات الرسمية في الإمبراطورية، ولساناً عاماً يتكلم به التجار من مصر إلى آسيا الصغرى إلى الهند . وبلغ من قوة اللغة الحيوية أنها شاعت في الاستعمال بعد ألف سنة من ذهاب الدولة الآرامية ، وعاشت اللهجات التي تفرعت عليها قروناً أخرى في بعض القرى النائية (١) .

و تمام هذا الكلام عن غلبة الآرامية أنها كانت تنازع العربية بين اليهود وهي لغتهم الدينية . ومن ذلك ماجاء في الاصحاح الحادى والثلاثين من سفر التكوان «أنهم أخذوا حجارة وعملوا رجمة ودعاهما لا بان (يجر شهدوتا) .. وأما يعقوب فدعاهما جلميد، وقال لا بان : هذه الرجمة شاهدة بيني وبينك اليوم » .

و معنى «يجر شهدوتا» بالآرامية حجر الشهود ، وهى قرية من لفظها ومعناها باللغة العربية الحديثة ، أو هي اللغة العربية كما كانت تنطق في ذلك الدور من أطوارها .

ثم غلبت الآرامية على العربية في المعابد والكتب الدينية ، فترجمت إليها كتب التوراة والتلמוד ، وكتبت بها بعض الأسفار

---

(1) The Alphabet. A Key to the History of Mankind. by David Diringer.

أصلاً من عهد عزرا ودنياً . فلما كان عصر الميلاد كانت الآرامية هي اللغة التي يتكلمها السيد المسيح ويُحرى بها الخطاب بينه وبين تلاميذه وبينه وبين المستمعين إليه في عظاته ووصاياه .

جاء في الاصحاح الخامس من لنجيل مرقس حكاية عن السيد المسيح : « وأمسك يد الصليبة وقال لها : طليشا قومي ، وتفسيره ... لك أقول قومي » .

و جاء في الاصحاح الرابع عشر : « وقال يسوع : يا أبا الأب — كل شيء مُستطاع لك » .

و جاء في الاصحاح الخامس عشر منه : « وفي الساعة التاسعة صرخ يسوع بصوت عظيم : الواي . الواي . لما سبقتني ، وتفسيره : لمحي . لمحي . لم تركستى ؟ ... ومعنى سبقتني هنا « جاوزتني وتخليت عنى » ، كما يمكن أن تعني اليوم بالعربية التي تتكلمها .

وعلى ذلك يصح أن تقول : إن الآرامية هي عربية تلك الأيام في مواطنها ، وأنها قريبة جداً من اللغة العربية الفصحي بعد تطورها نحو ثلاثة آلاف سنة لا يستغرب أن يحدث فيها مثل هذا الاختلاف في نطق الألفاظ وتركيب بعض العبارات .

قال صاحب كتاب الكنز في قواعد اللغة العربية وهو يتكلم عن الآرامية ويسميها البابلية : « ثم انظر فيها يكون من التشاهد

الظاهر بين العربية والبابلية ولا سيما في الإعراب وحركاته، كالتنوين  
مثلاً .. فهو في البابلية ميم وفي العربية نون ، وهذا المحرفان  
من أحرف الإبدال ، ونحن نعرف أن من العرب من يحيى إبدال  
أحد هما بالآخر ، ومنها علامات الجمجم : فهي في البابلية الواو والنون  
كأنها في العربية الواو والنون أيضاً ، وفي السريانية الياء والنون ،  
وفي العربية الياء والميم ، ومنها أن جميع الأفعال في البابلية أقرب  
إلى صيغها في العربية . فصيغ الأفعال التي وجدوها في هذه اللغة  
تبلغ اثنى عشرة صيغة ، وأكثر هذه الصيغ مشهور معروف  
في العربية والعبرية والسريانية<sup>(١)</sup> ...

ووجهة القول أن الثقافة الآرامية عربية في لغتها ونشأتها ونسبتها إلى عنصرها ، ولا يمكن أن تعرف لها نسبة إلى أمة غير الأمة العربية في عهودها الأولى . فمثلاً ما استفاده العالم من جانبها فهو من فضل هذه الأمة على الثقافة العالمية .

(١) كتاب السكرنر لمؤلفه الدكتور محمد بدر.

# أسماء أخرى

تحقيق المقصود باسم العرب في الزمن القديم

بعض

نستطرد إلى تحقيق أسماء الأمم والبلاد التي

عاصرت العرب في تلك الحقبة كما عرفها اليونان واتنقلت منهم إلى الأوروبيين والشرقيين بعد شيوخ الثقافة اليونانية . فإن تحقيق هذه الأسماء لازم لمعرفة المدى الذي انتهت إليه علاقات اليونان بتلك الأمم ، وتحقيق ما استفادوا منها أو استفادتهم منهم على اختلاف الروايات والدعوى في الأزمنة المتأخرة .

فاليونان يتسعون كثيراً في تسمية البلاد والأمم وإطلاق الاسم على موضعه وعلى الموضع التي تجاوره في بعض الأحوال . وقد يتفق لهم عكس ذلك في تخصيص جزء من الأرض بالاسم الذي يعمها ويشملها مع غيرها ، لرابطة المشابهة والجوار .

ومن ذلك أنهم أطلقوا اسم سوريا على الإقليم المشهور بين شواطئ البحر الأبيض الشرقي وبلاد الروم وتخوم العراق ، ثم توسعوا بها حتى شملت «أشورية» وأصبح اسم السريان عندم

علياً على الآراميين في الرقعة الواسعة التي يسكنونها من وادي النهرين إلى سيناء وأطراف الحجاز.

وهم يطلقون اسم فينيقية على شاطئ فلسطين إلى الشمال والجنوب من مدينة صور التي اشتهر أبناؤها الملاحون عندهم باسم الفينيقيين ، ولكن فينيقية كما يدل عليها اسمها كانت اسمًا لبلاد النخل في الإقليم كله ، من كلمة فينكس عندهم بمعنى النخلة فَنْكَس وتقابليها عند الرومان كلمة Palmyra التي أطلقت على مدينة « تمر » أو « تدمر » في شرق البقاع . . . و « تمر » هي الكلمة السامية التي تقابل كلمة Palm بمعنى النخلة في بعض اللغات الأوروبية إلى اليوم . . . ولا يخفى أن أرجح الأقوال عن أصل الفينيقيين الأقدمين أنهم نشأوا عند الخليج العربي في بلاد التخييل وتحولوا منه إلى فلسطين يوم كانت وطنًا مشهورًا بكثرة ما فيها من التخييل . . . واسم مديتها « قرطاجة » التي بنوها بعد ارتخاطهم من فلسطين إلى شاطئ البحر الأبيض الجنوبي قريب جدًا — في أصله — من الكلمة الآرامية « قارة حداثة »، أي القرية الحديثة ، وتحريفها إلى قرتاشة وقرطاجة على ألسنة الرومان قريب جدًا بعد إسقاط الحاء التي لا ينطق بها الغربيون . . .

واليونان وضعوا اسم « أثيوبيا » — ومعناه الوجوه

المتحركة — وأرادوا به البلاد التي عرفها العرب قدماً وحدشاً باسم الحبشة ، ثم شلوا بها اليمن وسموها بأثيوبيا الآسيوية ، وأوشكوا بعد ذلك أن يعمموا اسم الأثيوبيين على الأفاريقين السود جميعاً ، وهم الكوشيون في عرف اليهود والناقلين عنهم من شراح الكتب الدينية .

ومصر القديمة سماها اليونان باسم مدينة كبتوس « فقط » ثم أطلقوا اسم « جبتوس » على القطر كله ، وهو الاسم المشهور الآن في اللغات الأوربية .

والهند سميت كلها باسم نهرها المعروف في الغرب الشمالي منها ، وما زالت حتى أصبح يقال عن « الاندوس » إنه نهر في الهند ؛ وهي متساوية إلينه .

وعلى هذا يحدث أحياناً أن يتكلم اليونان عن أثيوبي وهو يعني ، أو عن فينيق وهو سوري ، وعن أشورية assyria وهم يقصدون سوريا Syria وعن هؤلاء جميعاً وهم يقصدون المتكلمين بالأرامية التي كانت أوسع اللغات انتشاراً بين جميع هذه البلاد .

# الكتابه العربيه

من الآثار المحفوظة أن المصريين الأقدمين تطوروا **سبت** بالكتابة من رسم الصور إلى رسم المقاطع إلى رسم الحروف التي تسمى اليوم بالحروف الأبجدية ، وتسمى عند الأوربيين عامة بحرف ، **الألف باء تاء** ، alphabet نقلًا عن العربية .

وقد تبيّنت رسوم بعض الحروف المصرية القديمة من الواح سيناء ، وهي حلقة الاتصال بين الحروف الأولى وبين الحروف على أشكالها المتقاربة التي تطورت بعد ذلك في مختلف اللغات .

إلا أن الحروف المصرية القديمة كانت مقصورة على الكتابة الدينية وكتابه الدواوين وما شابها من المراجع الرسمية ، وإنما انتشرت في المعاملات العامة بعد أن نقلت من سيناء إلى البلاد الواقعة على طرق التجارة الشرقية ، بجميع مواصلاتها براً وبحراً من الهند إلى شواطئ البحر الأبيض وحدود **البلاد المصرية** .

وقد كانت مراكز التجارة الكبرى على هذه الطريق في بلاد العرب ، من خليج العرب إلى عدن إلى خليج العقبة ، إلى مدن فلسطين ومدن الحدود الشرقية في مصر القديمة .

ولم يكن من المصادفة الجميلة أن تظهر في لغة العرب خطوط الحرف المسارى وخطوط الحرف المسند وخطوط الحرف النبطى بين شمال الحجاز وجنوب فلسطين .

فإن التجارة التي تحتاج إلى المعاملة الكتابية تجري على خط المواصلات من خليج العرب إلى عدن إلى العقبة إلى ما جاورها من بلاد الأنباط والكنعانيين ، وهذه هي على التوالى مواطن الخط المسارى والخط المسند والخط النبطى وما تفرع عليه .

وتجري المواصلات على غير هذا الخط من طريق البادية بين وادي النهرین وشواطئ البحر الأبيض ، فليس من المصادفة الجميلة أيضاً أن توجد على طريق هذه المواصلات بقايا الكتابة الصفوية والكتابة اللاحچائية والتودية في حوران وتدرس والحجر من ديار ثمود . ففي هذا الطريق يتقابل أصحاب القوافل من الشرق إلى الغرب ومن الغرب إلى الشرق ، كما يتقابلون بين الحجاز والشام وبين الشام والمحاجز .

والغالب على التجارة العربية أنها تسلك طريق البر على ظهور

الجمال ، ولكنها لم تكن معزولة عن البحر كما يتومه الكثيرون لاعتقادهم أن أصحاب سفينة الصحراء لا يعرفون سفينة غير الجمل ، ولا يرکبون مطية البحر أو يحسنون قيادتها كما يحسنون قيادة المطايا على الرمال . فإن العرب رکبوا البحر قديماً في المحيط الهندي وسبقو الملاحين إلى شواطئ إفريقيا الشرقية في الجنوب ، ووُجِدَتْ في بلادهم صناعة بناء السفن عند العقبة وعمان ، ولم يكن سليمان الحكيم — بطبيعة الحال — أول من بني سفناً بمحوار العقبة ، ولكنه وجد هذه الصناعة وعمل سفنه فيها كما جاء في سفر الملوك الأول . « وعمل الملك سليمان سفناً في عصيون جابر التي بجانب أيله على شاطئ بحر سوف في أرض أدون » .

وسميت هذه الجهة قبل الإسلام بفرج الهند كما قال الطبرى ، لأنها كانت ولاشك تتلقى التجارة من طريق البحر والبر . ولاتزال على اتصال بالللاحة البحرية مع اتصالها بالقوافل على ظهور الجمال . ويقول المسعودى إن الملاحين العرب كانوا يديرون قيادة السفن ويدونون تجاربهم في الكتب المتواترة عن آباءهم من زمن قديم ، وكان في بحر الهند كما قال : « مشائخ ولدوا ونشأوا من ربائن وأشائمه وكلاء وتجار ، ورأيت منهم دفاتر في ذلك يتدارسونها ويعولون عليها » .

ومثل هذه الصناعة لا تنشأ في سنوات ولا في أجيال قليلة .  
فلا بد لها من أجيال بعد أجيال طوال .  
على أن الأمر المهم في هنا التاريخ أن المواصلات كانت قائمة  
دائمة على هذه الطرق القديمة من أوائل عصورها ، وليس بالمعقول  
أن يكون الأمر غير ذلك بحكم الموقع وحكم العلاقة بين المشرق  
والمغرب . فإذا استخدم الناس الكتابة في معاملاتهم التجارية  
فليس في العالم المعور يومئذ موقع أولى باستخدامها من البلاد  
العربية ، وليس من المصادفة كما تقدم أن تكون الخطوط  
المسارية وخطوط المسند وخطوط الحروف النبطية أول ماطور  
من حروف الأبجدية بعد مرحلتها التي بلغتها في الواح سينا .

ومن الواضح أن صناعة السفن لم تكن عامة في بلاد العرب  
وما جاورها عموم الملاحة على شواطئها في البحرين : الأبيض  
والآخر . وإنما توجد صناعة السفن حيث تتيسر وسائلها من  
الأخشاب والمعادن ومواد اللحام والطلاء ، وحيث تتيسر إلى  
جوارها مراسى السفن للبناء والإصلاح والمأوى ، ولهذا كانت  
شواطئ البحر الأبيض الشرقية أعنى الشواطئ بمراكز هذه  
الصناعة ومراكز الملاحة معها . لأنها نهاية الطرق البرية من قبل  
آسيا ، وبداية الطرق البحريية إلى القارتين الأوروبية والأفريقية ،

ولى جوارها غابات الشجر الذى يصلح لبناء السفن وموارد  
المواد المتنوعة التى تدخل فى صناعتها . فكانت شواطئ فلسطين  
 ولبنان أعمى الشواطئ الشرقية بأسباب الملاحة واللاحين  
 ومرَاكز التجارة التى تصدر من البلاد أو تردى إليها من خارجها ،  
 وكانت هذه الشواطئ هى التى اشتهرت عند اليونان باسم «فينيقية»  
 ونسبوا إليها كل ما استوردوه من بلاد العرب على طريقها ،  
 وتواتر عندهم أنها البلاد التى تلقوا منها الحروف وعلم الكتابة  
 كما سيبقى في الفصول التالية .



## الأبجدية اليونانية

اليونان الكتابة وأخذوا رسم الحروف من **تعلم** «قدموس» الفينيق كما قالوا في تواريختهم ورروا قبل ذلك في أساطيرهم المتواترة ، مما يدل على قدم العهد باعتمادهم في ثقافتهم على المصادر الفينيقية .

وأيا كان قول المؤرخين والرواة فهذه المسألة — مسألة الأبجدية — من المسائل التي لا حاجة بها إلى التاريخ والرواية . لأن أسماء الحروف وأشكالها ومعانيها شاهدة باتصالها من المصادر العربية ، سواء كانت فينيقية أو آرامية أو يمنية من الجنوب .

فالأبجدية تسمى عند اليونان بالـ **ألفايتا** ، وتبدأ بالألف والباء والتاء ، ثم تتوالى فيها حروف كثيرة بلفظها العربي في العصر الحاضر على وجه التقرير .

وليس لأسماء الحروف معان مفهومة في اللغة اليونانية ، ولكنها بهذه الأسماء مفهومة المعنى في لغتنا العربية العصرية ، فضلا عن اللهجات العربية الغابرة .

وأقرب هذه الحروف إلى المعانى العربية الشائعة في أيامنا حرف الباء من بيت ، وحرف الجيم من جمل ، وحرف العين من عين ، وحرف الفاء من فم ، وحرف الكاف من كف ، وحرف الميم من ماء ، وحرف الياء من يد .

وأشكالها المرسومة قريبة من أسمائها الأولى كما يرى في شكل البيت وشكل رقبة الجمل وشكل العين وشكل الفم ، وغيرها من الأشكال .

ولذا رجعنا إلى نطق أسماء الحروف كاشاعت أول استعمالها في البلاد العربية. تبيّنت العلاقة بين أشكالها ومعانٍها جميعاً بغير استثناء حرف واحد من الحروف ، فكلها أوائل كلمات مفهومة من بقایا الكتابة التصويرية التي ترسم الشكل كله وتأخذ من الكلمة حرفها الأول عند الكتابة بالحروف .

وليس من اللازم أن تكون الحروف كلها قد شاعت وعمت على صورة واحدة في وقت واحد ، إذ من المحقق أن حروف العلة تأخرت زمناً طويلاً بعد الحروف الساكنة كما نرى من كتابة المبتدئين إلى اليوم . فإن الطفل الناشف الذي يتعلم الهجاء لا يكتب حروف المد إذا سمع الكلمة من يملّها عليه .

كذلك يثبت من تاريخ الكتابة أن الحروف المتشابهة نشأت

على التدريج ، لتمييز الأصوات المتشابهة أو التي يسهل الإبدال بينها ، كالتاء والثاء ، والخاء والخاء ، والدال والذال ، والعين والغين ، وغيرها من المتشابهات في نطقها ورسمها ، فإنها تتبدل في لفظها اليوم كما كانت تتبدل منذ مئات السنين ، ويتبين من تاريخ التدرج في الكتابة أن الحروف المتشابهة وضعت حيناً بعد حين للتمييز بينها بعد التباس النطق بها ووضوح الحاجة إلى تمييزها بعض العلامات ، كعلامات النقط والتذيل .

ولهذا يرجح المؤرخون أن اليونان نقلوا حروفهم من البلاد العربية جميراً ولم يقتبسوها كلها دفعة واحدة من الفينيقيين . ويرى من كتاب خيرشوف Kirchoff عن الأبجدية اليونانية أن حروف الجيم واللام والسين . ٢. ٨. أقرب إلى حروف المسند أي الحروف اليمنية في الجنوب ، منها إلى الحروف الفينيقية أو حروف النبط في الشمال .

وقد يعزى الاقتباس إلى رواد الرحلات من اليونان في بلاد « العربية السعيدة » أو بلاد اليمن كما عرفوها . ومن الباحثين من يرجعها إلى عهد سابق العهد الرحلات اليونانية بزمن طويل . وينظر لهؤلاء الباحثين أنها أثر من آثار حضارة عربية موغلة في القدم وصلت إلى بلاد اليونان ، كما وصلت الحضارة العربية

إلى الأندلس في الأزمنة الحديثة بعد الميلاد .  
يقول مرجليوت في الصفحة الحادية عشرة من كتابه عن  
الصلات بين العرب وبني إسرائيل :

« يردد على الخاطر سؤال عن أسماء الواقع التي تظهر على  
خريطة اليونان القديمة كعسكراً : أي المعسكل ، وفندس : أي  
الجبل من الفند وهو الجبل العظيم باللغة العربية ، ولاريسا :  
أي العريش أو الخيمة ، إلى أمثال هذه الأسماء التي تشبة  
أسماء الواقع في الأندلس بعد الفتح الإسلامي ، فيبادر  
إلينا السؤال : ألا تشير هذه الأسماء إلى حضارة عربية عريقة  
وصلت إلى اليونان ومعها حروف الأبجدية قبل أن يصل إليها  
الفينيقيون بحروف تحالفها (١) » .

وليس هذا الاحتمال بعيد ، لأن آثار الكتابة العربية  
شوهدت في جزر الأربعين بحروف عربية على غير رسم  
الحروف الفينيقية ، ولأن تاريخ الاحتلال الفينيقي لبلاد اليونان  
على قدمه ، يدل على سبق الهجرة إليها من البلاد الشرقية ، كما  
يدل على تابع الهجرة قبل ذلك من الناحية الآسيوية ، حيث  
وصلت .

---

(1) Relations between Arabs and Israelites  
by Margoliouth

وكيما اختلفت الأقوال عن مصادر النقل والاقتباس  
فلا خلاف في أمرین : أحدهما أن الأبجدية اليونانية منقوله عن  
أبجدية سبقتها ، وأن هذه الأبجدية السابقة هي الأبجدية العربية  
التي تدل عليها ألفاظ حروفها وأشكالها ومعانها .

وإذا كانت هذه الحقيقة غنية عن أقوال المؤرخين والرواة  
فلا بد منها من حقيقة أخرى مثلها في الثبوت والوضع بغير  
حاجة إلى أسناد من التاريخ أو الرواية .

تلك الحقيقة الأخرى هي انتقال لوازم الحضارة وصناعاتها  
الأولية على الأقل مع انتقال الكتابة وانتقال أساليب  
استخدامها في المعاملات ، فإن الأمة المتعلمة لا تأخذ الكتابة  
من معلميها وتترك ما عندهم من صناعة السفن والملاحة ، ومن  
معارف الفلك والجغرافية التي يعتمدون عليها في السياحة ،  
ولا مناص لها من الشعور بالحاجة إلى أدوات الحضارة التي  
يجلبها إليهم أصحاب السفن التي تدل بينها وبما تحمله من بضائعها  
على التقدم في العلم ومرافق العيش ومطالب الحياة .

فلو لم يذكر التاريخ شيئاً عنها استقاده اليونان من صناعات  
البلاد العربية ومعالم حضارتها لكان هذه الفوائد من حقائق  
البداوة التي تستغنى عن التاريخ ، ولكن التوارىخ اليونانية ، بل

الأساطير الشعبية ، تسجل هذه الحقيقة وتذكرها كما تذكر  
الحقائق المسلمة التي لا داعية لتوبيخها ولا للمبالغة فيها ، ولعلهم  
كانوا يذكرونها بشيء من الفخر لأنهم تعلموها حيث وجدوا العلم  
الضروري ولم يهملوه :



# ومن العرب والأدريان نماجم اليونان صناعات الحضارة

هيرودوت في الكتاب الخامس من تاريخه :

« والآن نذكر أن الفينيقيين الذين جاءوا

بطرول

مع قدموس ولهم ينسب الجفيريون ، قد أدخلوا معهم إلى اليونان بعد قدومهم إلى بلادهم صناعات كثيرة متنوعة ، منها : صناعة الكتابة التي كانوا يجهلونها على ما أحسب ، قبل ذلك . فقلوا حروفهم — أولاً — على مثال الحروف الفينيقية بغير تصرف . ثم تغيرت مع الزمن لهجاتهم فتغيرت معها رسوم حروفهم ، وقد كان الآيونيون أكثر الأغريق الذين كانوا يومئذ يقيمون في تلك البلاد حيث نزل الفينيقيون ، فاقتبسوا الحروف الفينيقية مع تعديل قليل في رسم بعضها . وما زالوا بعد حين يسمونها بالفينيقية إنصافاً لمن نقلوها إليهم ، وقد كان الآيونيون يسمون الورق بالقديد لأنهم كانوا يكتبون على الجلد عند ندرة صخائف الكتابة . وما برح البراءة يكتبون عليها إلى هذه الأيام . وقد رأيت بنفسى كتابة بالحروف

القدموسية محفورة على بعض القوائم المشتركة في معبد (أبولون أسمينias) بثيبة البوطية ، رسومها تحكى الرسوم الآيونية ، وعلى إحداها هذه العبارة :

« أقامني أمفتيرون من عهد مقدم التلبوية » ... فهى قرية من عهد لايوس بن لابداكوس بن بوليدورس بن قدموس ... وعلى قائمة أخرى نقشت هذه العبارة من شعر العروض السادسى : وذهبى سكاوس الملاكم للشمس الساطعة بعد فوزه : هبة جميلة معجبة ... ولعله سكاوس بن هيبوكون ! فإن كان هو الذى وهب القائمة ولم يكن أحد آخر يسمى بمثل اسمه فتارىخ الهبة يرجع إلى عهد أوديب بن لايوس ...

« ورأيت على القائمة الثالثة كتابة نظمت من العروض السادسى يقول كاتبها : إن الملك لاودامس وذهبى للشمس النافذة عند جلوسه على عرشه هبة جميلة معجبة ...

« وفي عهد لاودامس هذا — ابن أتوكليس — أخرج القدموسيون من بلادهم ولاذوا ببلاد الأنجلتراين — على الشاطئ الغربى من البنان الحديثة ..

ونحن ندرك قول هيرودوت أن الآيونيين — أى اليونان — نقلوا الكتابة بغير تصرف حين نعلم أنهم نقلوها بطريقتها ومادة صحفها ، كما نقلوها برسوم حروفها وألفاظها . فقد ظلوا يكتبون

السطور من اليين إلى الشمال كما نكتب العربية اليوم ، وبقيت هذه الطريقة متبعة عندهم في تقوش الآنية المزخرفة إلى ما بعد اقباس الكتابة بعده قرون ، ولم تظهر لهم تقوش من الشمال إلى اليين قبل أيام بسمائيك في القرن السابع قبل الميلاد .

ولا شك أن اليونان غروا زمانا طويلا وهم يتلقون ثقافتهم وصناعتهم من القدموسيين بأوطانهم المختلفة من آسيا الصغرى إلى حدود بلاد الألبان العصرية في الجنوب ، فلا بد أن يكون هذا الزمن موغلًا في القدم عدة قرون كي تمتزج أخباره التاريخية بروايات الأساطير المتداولة على ألسنة الجماهير ، فإن أساطيرهم تضيف إلى أخبار التاريخ التي تنسب إلى قدموس فضل تعليمهم الكتابة وبنائه لمدينة بوطية أنه كان من أصحاب المعجزات الذين تعيينهم الآلهة ، وتملى عليهم مكانة الحرب والخديعة . ومنها أن قدموس قتل التنين الحارس لبعض اليابع في بوطية ، ونشر أسنانه على الأرض فثبتت منها شرذمة من المردة المسلحين أحاطوا به ليقتلوه ، فأوحـت إليه الربة أثينا أن يلقـ لهم بجوهرة كريمة بهرـ لهم فتركوه واقتـلوا عليها حتى أفنـ بعضـهم بعضاـ ولم يـقـ منهم غير خمسـة لم يـقدرـوا عليهـ لأنـهم خرجـواـ منـ المـعـمـعةـ منهـوـكـينـ مـهـزـولـينـ . ومنـ هـنـاـ يـقالـ عنـ النـصـرـةـ الـتـيـ تـنـالـ بالـثـنـيـنـ المـرـهـقـ وـالـخـسـارـةـ الـفـادـحـةـ ، أـنـهـ نـصـرـةـ قـدـمـوـسـيـةـ أـوـ قـدـمـيـةـ ، وـيـجـرـىـ هـذـاـ

في التعبيرات المجازية بين المحدثين من الأوربيين .

ويقول المعجم الائرى أنهم كانوا يعبدون هرمن رب الحكمة والمعرفة عندهم باسم قدموس ، « وأنه كان يقال عنه : إنه مخترع الزراعة والحدادة وصناعات الحضارة على التعميم ، وأن الشعراء الأقدمين لم يكن لهم علم بمقدمة أكان من الشرق أم من مصر أم من فينيقية . ولما قيل أخيراً إنه من فينيقية قرروا اسمه باختراع حروف الأبجدية التي يعرف الأغريق جيداً أنهم أخذوها من الفينيقيين <sup>(١)</sup> .

والثابت بعد هذا كله من الواقع — فضلاً عن أخبار التاريخ — أن الحروف اليونانية القديمة كالحروف العربية ، وأنهم كانوا يكتبونها من اليمن إلى الشمال كما نكتب العربية اليوم ، وأنها بأشكالها وأسمائها ذات معنى في اللغات السامية ، ولا معنى لها في لغة من اللغات الأوربية ، وأن انتقالها كان مقرضاً بانتقال صناعات الكتابة وأدواتها وما يتصل بها من الصناعات الأخرى ، وأن اليونان تعلموا الملاحة وفتوتها من سبقوهم : أي من أمم البحر الأبيض الشرقي ، وأن النقوش وأسماء الواقع في البلاد اليونانية ترجح وصول العرب بحضارتهم

---

(١) صفحة ١٠٦ من معجم الآثار السلفية تأليف سيفيرت

Dictionary of Classical Antiquities by Oskar Seyffert

إلى تلك البلاد في زمن قديم سابق على الأقل لشيوخ أسماء  
« لاريسا » : أى العريش و « عسکرا » : أى العسكر وقدس  
أى الجبل العظيم Pindus.

على أن اقتباس اليونان من العرب يظهر لنا من تشابه  
الكلمات في اللغتين ولا سيما الألفاظ التي تدل على أصل متشعب  
في العربية ، أو تدل على نظام المعيشة الغالب على الأمة  
وطول العهد به في موطنها ومستقره .

فالبرج في اليونانية برجوس  $\pi\mu\gamma\sigma\sigma$  ومادة الباء والراء  
ومشتقاتهما أصلية في الدلالة على الظهور والعلو : كبرز وبرض  
وبوع وبرق . ومعنى البرج والتبرج والأبراج شائع  
في المادة العربية .

ولا شك في سبق العرب إلى الفرس والسيف والقناة .  
والفرس في اليونانية  $\phi\sigma\alpha\delta\alpha$  والسيف  $\xi\mu\alpha\sigma$   
والقناة أخذوها وأخذوا منها القانون بمعنى المقياس ،  
ولا تخفي علاقة القناة والقصبة بالمقاييس في كل لغة . ومنها الرول  
Rule بمعنى القاعدة ، والرولر بمعنى المسطرة في اللغة الانجليزية .  
ومن الكلمات التي تلحق بالمقاييس كلية القسططاس  $\beta\imath\kappa\alpha\sigma\tau\alpha\zeta$

وكلمة القالب  $\chi\alpha\lambda\omega\tau\beta$   
ولا تخفي العلاقة بين كلتي « قلم » و « قصبة » وبين المصدر

العربي لكلمة كلوس *Κλως* وكلمة كسمبة *Κόσμητα* اليونانيتين  
بحنى قصبة ، وإن يكن تاريخ استعمالها غير معلوم .

وتلحق بكلمات الكتابة الخارطة والخرطة ، والأولى  
عربية من خراطة السائل الذي يؤخذ من أصل ورق البردي ،  
ومن الخرط وهو قطع الجلد أو الصحاف التي يكتب عليها ...  
وتسمى الخارطة والخرطة في اليونانية *Ωρθός* ومنها الكرتيس  
أو القرطاس .

وتلحق بكلمات الملاحة كلية سير وهي باليونانية ( سيرا )  
*περιποίηση* وكلمة غراء وهي *σύρος* وهما أشباه بصناعة السفن  
وبالصناعة على الأجال ، وليس أبعد من الفرض الذي  
يجعل هذه الكلمات مدقولة عن اليونانية إلى العربية ، مع العلم  
بسبق العرب في الملاحة والكتابية وقياس ما ينقل في السفن  
وزنه وتقديره .

ونظير ما تقدم في الدلالة على اقتباس اليونان دائمًا من  
العرب في أمثل هذه الألفاظ التي ترتبط بالمعاملات وشئون  
المعيشة — أنهم حولوا أسماء أيام الأسبوع إلى الترتيب العددي  
أسوة بأسمائها العربية ، وغيروا منها اسم السبت والأحد بعد  
ظهور المسيحية ، وهل كان اقتباسهم من المسيحية إلا اطرادا  
في هذه القاعدة وجريا على هذا القياس ؟ .

# الفلسفة

أليست بالاستثناء من هذه القاعدة العامة في تاريخ  
الثقافة الشرقية اليونانية ، خلافاً لما يظنه القائلون بأن  
فلسفة اليونان قد نشأت في منتها لشأة منقطعة عن ثقافة العالم  
في جملتها .

إن طاليس هو أبو الفلسفة اليونانية كما قال عنه أرسطو المقرب  
بالمعلم الأول . وقد ذكره في كتاب ما بعد الطبيعة وقال عنه : إنه  
مؤسس الفلسفة ، واستشهد بقوله : إن الماء مصدر جميع  
الأشياء ، وذكره في كتاب السماء واستشهد بقوله : إن الأرض  
جسم يطفو على الماء . وذكره في كتاب النفس واستشهد بقوله :  
إن المغناطيس ذو حياة لأنّه يقدر على تحريك الحديد . وذكره في  
كتاب السياسة ، وروى من أخباره أنه أدخل بعض التحسين  
على معاصر الزيتون وجمع ثروة حسنة بهذا الاختراع .

وفي الأخبار التي جمعها عنه كتاب « المرشد إلى من قبل  
سocrates من الفلاسفة » ، أنه عرف أسباب السكسوف والخسوف ،  
 وأنه كشف منزلة الدب الأصغر من منازل الفلك ، وأنه أدخل

الفلسفة من مصر إلى بلاد اليونان ، واهتدى إلى قواعد تمكنه من قياس مسافة البعد بين الشاطئ والسفن في البحر ، وتمكنه من قياس ارتفاع الهرم بقياس ظله ، كما اهتدى إلى بعض النظريات في حساب المثلثات والدوائر ، ويقول الكتاب بعد ذلك : إن المصادر المختلفة تنبئنا بأنه تعلم الهندسة من المصريين وأنه وخلفاءه كانوا تلاميذ للمصريين والكلدانيين . وكان ولاريب مدينا بالكثير مما عرفه في هذين العلين اللذين اشتهر بهما . . . وإن كان المفهوم أنه استخدم الأساليب العلمية في تنظيم هذه المعرفة (١) .

وبالله معناه الظاهر في نسبة المعرف التي استخدمنا طاليس إلى مصادرها أنه كان معدودا من «حكماء اليونان السبعة» وأن هؤلاء الحكماء كانوا أشبه «بهيئه مستقلة» لاتتفصل عن هذا العدد ، ويضاف إليها بديل من يخرج منها إذا ثبت أنه أقحم نفسه على الهيئة بسلطان الإمارة أو الرئاسة .

ولا يخفى أن «نحلة السبعة» في كل اقتراحاتها ترجع إلى مصادرها الأول من بلاد ما بين النهرين ، حيث يتكلمون عن السيارات

---

(1) Companion to Pre - Socractic Philosophers  
by Kathleen Freeman

السبعين و عن الأيام السبعة وعن السوائيع المتعددة في أعمار الأكوان ، وقد كان طاليس يعيش في ليديا من بلاد آسيا الصغرى ، ويتلقي معلوماته من قبلها في مسائل الفلك وسائل النظريات الكونية وأصول الخلق والحياة ، وكان تلميذا للبصريين في العلوم الرياضية كما يقول مؤرخوه .

فإذا قيل إن الفلسفة ليست بالاستثناء في شئون الثقافة التي نقلها اليونان عن الشرق فهو الواقع الذي تتفق عليه مصادر التاريخ و مراجع الفلسفة ، وإن كانت الفلسفه اليونانية قد تطورت كثيرا بعد طاليس و نظراته من الحكام ، حتى أصبحت في عصر أرسطو وتلاميذه الأولين جديرة بالانتساب إلى اليونان دون غيرهم من أمم الثقافة والحضارة في الأزمنة الغابرة .

فلا نذكر ان لفضل الفلسفة اليونانية على الفلسفة القدمة بعدها المختلفة ، ولكن الادعاء الذي ينكره كل منصف أن اليونان قد امتازوا بفلسفتهم لأنهم أبناء القارة الأوربية وأصحاب «الذهن» الإنساني المتفرد بين أذهان البشر بجزايا البحث الطليق وحب الاستطلاع لمحض العلم والاطلاع .

فاليونان لم ينفردوا بهذه الفلسفة في جميع عصورهم ، ولم يزد عصر فلسفتهم الممتازة على ثلاثة قرون ، منها مائة سنة على الأكثير

تفرغت فيها فلسفتهم للبحث أخالصة في حقائق الوجود وأصول الأشياء على قدر المستطاع من تفرغ الفكر الإنساني لهذه الأمور . وسبب ذلك راجع إلى ظروف خاصة تتغير فيتبعها التغيير في تمايئها حيثما كانت وحيثما كان التغيير .

نشطت حركة الفلسفة اليونانية في العصر الذي شاعت فيه الكتابة على الورق وتيسرت فيه المواصلات بين بلاد اليونان وما حولها من البلاد الآسيوية والأفريقية .

ولم تنشط مع ذلك إلا لأنها قد نشأت في بلاد لم تحكمها دولة عريقة ، ولم تكن فيها إلى جانب الدولة الحاكمة دولة من دول الكهانة التي تتأصل في البلاد وتوارث فيها أسرار المعرفة والبحث في أصول الخلق والحياة ، أو في المسائل الإلهية التي يستأثر بها الكهان ورؤساء الدين .

فاليمن التي تجري فيها الانهار الكبيرة تقوم عليها الدول المتمكنة ، وتقوم معها إلى جانب الدولة الحاكمة دولة دينية من الكهان ورؤساء الدين يسيطرون على شئون العقيدة ومباحث الفكر في أسرار الطبيعة وما وراءها من الغيب المجهولة . وعلى هذه السنة قامت كهانات الهند وما بين النهرين ووادي النيل فانفرد الكهان بالمعرفة الغريبة ولم يأذنوا لغيرهم — خارج المعبد — في

بحث هذه المعرفة ودراسة « الفلسفة » التي تقوم على تحقيق « الوجود » لذاته وتحقيق صفات الموجودات العليا وال موجودات المقدسة التي كانوا ينعتونها باسم الأرباب .

ولم تكن في اليونان دولة متعددة ولا كهنة ذات سيطرة على دولتها الصغيرة ، فاتسع أمامهم مجال البحث غير متحرجين فيه ولا محاسبين عليه ، وعندوا إلى العلوم التي استفادوها من الشرق فقالوا فيها ما يقوله كل باحث منطق اللسان يتحدث بما يشاء كما يشاء .

على أنهم ما لبوا جيلاً أو جيلين حتى اصطدموا بسلطان الدين وسلطان الدولة ، فقتل سقراط وتشرد أفلاطون وقضى أرسطو بقية حياته في عزلة وإهمال ، وكان عدد الماردين من فلاسفتهم أكثر من عدد المقيمين الآمنين .

وكذلك حدث في القارة الأوروبية بين صميم الأوربيين بعد قيام السلطة الدينية بينهم وإنفرادها بالتفكير في المسائل الإلهية ، فإن القرون الوسطى لم يظهر فيها فيلسوف أوربي واحد ، ولم يظهر فيها من ظهر بعد ذلك من فلاسفتها غير قلاميد الشراب من العرب الأندلسيين .

ونحن لا نعلم من آثار الشرقيين الأقدمين أنهم تركوا « فلسفة »

تباحث في أصول الوجود بغير صيغتها الكهنوتية ، ولكننا لا نستطيع من أجل ذلك أن نجزم بانقطاع تفكيرهم في هذه البحوث ولا بقصورهم عن إدراك مداها ، لأنهم لم يتركوا لنا كذلك كتبًا مفصلة عن علوم الفلك والرياضيات والكيمياء التي لا شك في اشتغالهم بها وتطبيقاتهم لها في بناء المباني كل ونقش الجدران وتحنيط الموتى ورصد الكواكب وسياسة الأنهار ، وكل ما نستطيع أن نجزم به أنهم لا يعلون ما عرفوه ولا يدل كثيرون لهم على جهلهم لياه .

ولستنا نريد يائيات فضل الشرق أن نبخس فضل اليونان في ترقية الفلسفة ، ولكننا نقرر الواقع حين نقول : إن الذين يتخذون الفلسفة اليونانية ذريعة إلى اتهام الشرق بالقصور ينحرفون عن سنة الإنصاف ويتوغلون في ادعاء لا دليل عليه .

# تألم من أبد يوف

الموقع الجغرافي أنقع لنا في المساعدة على تمحيص  
[إن] الروايات التاريخية التي لا تسلم - مع طول  
الزمن - من الخرافه ومن الإضافة ، أو من الخلط وسوء النقل  
والحكاية . فإن للموقع الجغرافي مقتضياته التي نفهم منها ما يجوز ،  
وما يمتنع ، وما يحتاج إلى السند أو يستغنى عنه أو يكتفى  
منه باليسير .

وموقع بلاد اليونان ينبعنا بالعلاقة التي توجد بينه وبين  
الحضارات الشرقية ، أو توجد بينه وبين حركات الأمم في أدوار  
هيجرتها - واستقرارها منذ فجر التاريخ .

فلم تقطع علاقتها بالشرق منذ خمسة آلاف سنة على الأقل ،  
ولم تكن علاقتها بالشرق في هذه العصور إلا علاقة التلمذة المستابعة  
على الثقافات المستابعة فيه ، لا سيما الثقافة الروحية وثقافة النظرة  
الكونية العامة ، وتأتي بعدها ثقافة المعيشة المستمدّة من الصناعة  
وعروض التجارة .

ونحن اليوم نسمع كثيراً عن المعاشرة بين الجنس الآري والجنس السامي ، وعن مزايا كل من الجنسين في التفكير ومبادئه الأخلاق ، وعن اقتدار كل منهما على إنشاء الثقافة وحفظ الحضارة وتقديم القيم الاجتماعية والنفسية . ويدور هذا البحث كله أحياناً على مزايا اليونان في طلب المعرفة لأنهم آريون وأوريون ، مكانهم من ثقافة أوربة الحديثة مكان الرواد الأسبقين ، والباكرة التي تدل على الشجرة وعلى ما تحمله من ثمارها في كل أوان .

فإذا ابتدأنا بالمسألة كلها من البداية فالآرية نفسها صفة لم يكسبها اليونان من غير الشرق ، ولم تظهر فيهم مزية من مزاياها بغير العلاقة التي اتصلت بهم وبينه بعد انفصالهم عنه في زمان الهجرة الآرية .

فقد يكون اليونان آريين قدموا مع السلالة الكبرى التي انتقلت من أواسط آسيا إلى أوربة الشرقية والوسطى ، وقد يكونون سكاناً أصلاء في أوطانهم غلب عليهم أولئك الآريون المهاجرون وصيغوهم بصيغتهم فلم تبق لهم لغة غير اللغة الآرية ، ولا عقيدة غير عقيدة الآريين الأولى في الدين والإله والحقيقة . فهم على الحالين منتبون إلى الشرق في ثقافتهم ، ونسبتهم

هذه هي سر امتيازهم على إخوانهم الآريين الذين ذهبوا في الهجرة  
إلى أواسط أوربة وما وراءها .

إن الآريين الذين استقروا في القارة الأوربية وراء بلاد  
اليونان إلى أقصاها غرباً وشمالاً قد عاشوا مئات السنين على  
هجماتهم الأولى فلم تتعففهم مزاياهم الآرية في ابتداع ثقافة  
خاصة تتسبّب إليهم ولا في اقتباس ثقافة من الشرق بعد ارتقاءه  
وامتداد عمرانه لأنهم فارقوه وانقطعت صلات العلم والتجارة  
بینهم وبينه .

فليست « الآرية » إذن منبع الثقافة اليونانية وسر الامتياز  
والتفوق الذي يخصهم به خلفاؤهم من الأوربيين المحدثين ،  
ولكنها الصلة بالشرق والاستفادة منه والتلذذ عليه ، فميزهم بها  
موقعهم الجغرافي فرجحهم على سكان المواقع النائية من إخوانهم  
الآريين .

وفي المرحلة الأولى قدم آباءهم الأولون من القارة الآسيوية  
بعقائدهم الروحية كما أخذوها من منها ، ويكفي منها ذكر اسم  
الإله عندهم « ذيوس » وهو من الهندية القديمة ، وذكر أبي  
الآرباب عندهم وهو اسم مركب من كلتين بتلك اللغة وهو ما :  
« داوس پاتر » : أي أبي الآرباب ( جوبيلتير ) ... وما بقي من

تفصيلات ديانتهم المنسية ومعتقداتهم الأخرى فهو مركب على اعتقادهم برئيس جميع العبودات وأبي الأرباب .

والمراحلة التالية لمرحلة الهجرة القديمة هي مرحلة الكتابة والصناعة ، سواء جاءتهم من هجرة قدموس وزمرة الفينيقية ، أو من هجرة تماثلها في مصدرها ، فإنها من ثمرات الموقع الجغرافي الذي قربهم من أسباب التلمذة على الشرق المجاور لهم والاستفادة من حركات شعوبه .

وتأتي المرحلة الثالثة بعد ميلاد السيد المسيح ، فليس دخول اليونان في المسيحية إلا مرحلة في السبيل المطروق من مراحل التلمذة على الثقافة الشرقية : أدبية أو صناعية أو روحية .

ولم تكن مرحلة المسيحية خاتمة المراحل في هذه التلمذة العريقة فإن الفتوح العثمانية أوشكت أن تفتح في بلاد اليونان وما جاورها عهد ديانة جديدة ، لو لا اشتداد شيخوخ الإسلام في فتاواهم على الدين . الصرححة التي حرموا بها على المسلمين إكراه أهل الذمة .

وهذا هو حكم الموقع الجغرافي إلى جانب حكم التاريخ وحكم الآثار الباقة :

حكم الموقع الجغرافي أن اليونان تلاميذ «طبيعيون»، لكل  
ثقافة شرقية ، كلما كانت للشرق ثقافة غالبة . فإذا وقف هذا  
المورد عند حد من المحدود أو وراء حاجز من الحاجز ،  
فذلك هو الحاجز الذي يصد السيل عن بصره ويتحول به إلى  
ينبوع سواه .



# مُمْسَكُ الْحَافَةِ الْعَبْرِيَّةِ

سبق العرب للعربين في ثقافتهم الدينية أو وضع من

سباقهم لليونان في ثقافة المعرفة وصناعات الحضارة .

ووقائعه وقرائنه أقرب سندآ من الواقع والقرائن التي ألمنا بها في الصفحات السابقة ، لأن السند القريب هنا مستمد من أسفار التوراة ومن أحوال المعيشة التي لا محل للخلاف عليها .

وقد أوجزنا القول فيما تقدم على العلاقات القديمة بين ثقافة العرب وثقافة اليونان بالقدر الذي تتسع له هذه الصفحات القليلة .

وسنجمل القول فيما يلي على بيان العلاقات القديمة بين ثقافة العرب وثقافة العربين في الناحية الدينية ، ونببدأ هذا البيان بما لا بد منه من تحقيق أصل العربين وأطوار العلاقة بينهم وبين الأمة العربية إلى ما بعد ظهور الأنبياء والرسل في بني إسرائيل . فهن هم العربون ؟ وما هو أوثق الأقوال عن نشأتهم الأولى قبل أيام إبراهيم عليه السلام ؟

إن أوثق الأقوال عن نشأة العبريين منذ أربعين قرناً على وجه التقرير أنهم قبيلة بدوية صغيرة عاشت زمناً في جنوب بلاد العرب إلى الشرق ، وبقيت فيه على حالة بين الإقامة والترحال إلى مسافات قرية حتى انتقلت — مع ملازمتها الشاطئ — إلى جنوب وادي النهرين .

ويستدل على تاريخ هذه القبيلة من تاريخ الدابة التي كانت تعتمد عليها في الرحلة وحمل الأثقال ، وهي الحمار Asinus Asinv فهذا الحيوان كان يوجد في حالة الوحشية على مقربة من السهول الرملية في جزيرة العرب ، ويصل أحياناً في قطعاته المخلفة من السباع إلى أرض حوران .

ويظهر أن العبريين استخدموها هذا الحيوان وهو قريب من حالته الوحشية ، لأنه كان في تلك الحالة يميل بلونه إلى الاحمرار على اقتراب من ألوان الرمال التي يعيش فيها . ومن هنا اسم «الحمار»، واسم اليحمر الذي يطلق على الحمار الوحشي في اللغة العربية .

ويظهر أيضاً أنه بقى عندهم زمناً طويلاً على هذا اللون حتى تغير لونه بعض الشيء وتولدت منه الحمر البيضاء ، بعد طول التجرين والعناية «المدنية» : أى بعد انتقال العبريين من البداية

إلى جوار المدن ، وترددتهم بين معيشة البداوة ومعاهد الحضارة ، فأصبحت الحمر البيضاء مطية لذوى الرئاسة والثروة من القوم . وفي ذلك يقول سفر القضاة من اصحابه الخامس مخاطباً أولئك الرؤساء : « قلبي نحو قضاة إسرائيل المستديرين في الشعب : « باركوا رب أيها الراكبون الآتن الصحر الجالسون على الطنافس » : أى إناث الحمير البيضاء اللون .

واستخدام الحمار يدل على كثير من أحوال العبريين إلى جوار القبائل التي تستخدم الجمال للسفر إلى المسافات البعيدة ، ونقل الأحمال الثقيلة ، ونزول المراعي المنيعة التي لا تستباح لغير ذوى القوة والكثرة من قبائل الجزيرة ... فإنما يستخدم الحمار للمسافات القصيرة والأحمال الخفيفة بالقياس إلى أحمال الجمال ، ويسيير الحمار في غير المفاوز الرملية التي تسلكه الإبل ، ولا يتبعده وقتاً طويلاً عن موارد الماء الميسرة بغير عناء مجهد وبغير حاجة إلى الحياة القوية أو إلى كثرة العدد ووفرة السلاح .

فالعبريون في نشأتهم قوم ضعاف قليلون في العدد ، مضطرون إلى الاكتفاء بالمعيشة التي يتركها سادة الصحراء هدا فيها واستغناها ، ونسكاد نعلم من ذلك موقع نشأتهم الأولى قبل وفودهم إلى العراق وبعد مقامهم فيه إلى أيام الخليل لم Ibrahim .

فهذا الموقع لا بد أن يكون قريباً إلى الشاطئ، قريباً إلى الحاضرة، يقيم فيه أناس لم يتفرغوا للبداوة في جوف الصحراء، ولم يتفرغوا للإقامة في الحواضر العارمة، ولكنهم عاشوا بين البدائية والحاضرة يردون الأعمال التي تتطلبها الحاضرة من البدائية وتحتاجها البدائية من الحاضرة، وهي في الغالب أعمال وساطة ومسيرة هادئة لانضطرهم إلى الاقتحام والغلبة في معاملة أهل المدينة ولافي معاملة أهل الصحراء، ولا انضطرهم إلى الحوزة القوية لتحصيل القوت لهم وللدواب التي يستخدمونها. فإنهم يأخذون ما يحتاجون إليه من المدن جزاء أعمالهم في الوساطة بينها وبين البدائية، ولا يحتاجون إلى كثرة عدد ولا وفرة سلاح لاقتحام مراعي الصحراء البعيدة، إذ كانت دوابهم تقنع بالقليل من العلف والمرعى وبالقريب من موارد الشرب والسباحة، وهم في وساحتهم المتبدلة يعولون على الرضى والطلب ولا يعولون على القهر والاغتصاب.

وفي هذه المعيشة البدوية الحضرية يمكن كل سر من أسرار التاريخ العبرى من بُعد التاريخ إلى العصر الحاضر، وإليها يرجع تحليل المشكلات والأزمات التي تعرض العربيون أو عرضوا لها، أتقنفهم ولا يزالون معرضين لها حتى هذه الأيام.

فهم قبيلة لم تتطور ، وقد ظلت بين البدائية والحاضرة قبيلة لم تستوف أطوار البدائية ولم تحول إلى أطوار الحضارة شعبياً « مدنياً »، يتمشى مع الحياة المدنية على سنة جميع الشعوب ، ولا زمتها نادة المعيشة على السمسرة والواسطة فلم تقدم إلى آخر الشوط في تثمير أعمال البدو ولا في تثمير أعمال الحضر ، فهي في حالة العزلة الاجتماعية وما يلزمه عند البدو من عزلة « العصبية » بالدم والسلالة .

ومشكلة العربين قد يمأ وحديثاً هي هذه المشكلة : هي مشكلة « التحجر » على حالة القبيلة وحالة « العصبية » بالدم والسلالة . وعقيدتهم في جوهرها هي عقيدة عصبية منعزلة ، تؤمن بالله تعبده لأنّه إلهها ، وهو الإله الذي يرعاها لأنّها شعبه الذي يحميها بين الشعوب لغير سبب ولغير فضيلة فيه غير أنه شعبه المختار لديه . وهذه حالة من العزلة « المتعصبة » لا بد أن تسوق القوم إلى اصطدام عنيف بينهم وبين غيرائهم من جانب البدائية ومن جانب الحاضرة ، ولا بد أن يقع فيها ذلك الشعور النافر بين صاحب المال وبين الوسيط والسمسار ، كلما تحرّكت المطامع وتعسرت المنافع ، ونشبت المنازعات في البيئة ، ولو كان نشوءها لسبب غير السمسرة والاستغلال .

ولا يدرى على التحقيق هل سبى العربون بهذا الاسم لأنهم  
يتسبون إلى عابر بن سام ، أو لأنهم عبروا نهر الفرات بعد قدومهم  
إلى وادي النهرين . ففي سفر يشوع يقول يشوع للشعب كله : « هكذا  
قال رب إله إسرائيل . آباوكم سكروا في عبر النهر منذ الدهر .  
تارح أبو إبراهيم وأبوناحور ، وعبدوا آلة أخرى ، فأخذت  
لإبراهيم آباكم من عبر النهر وسرت به في كل أرض كنعان » .

إلا أنهم — لضعفهم — كانوا يلوذون في كل موطن سكنوه  
بمن هو أقوى منهم من القبائل التي تلتقي بهم في أصولهم ويختمنون  
بಚاهرها من أعدائهم . ففي سفر التكوان أنهم انتسبوا إلى  
الأصل الآرامي حين أرسل إبراهيم عليه السلام رسوله خطبة  
رفقة بنت بتؤثيل الآرامي . فقال له : « إلى أرضي وعشيرتي تذهب  
وتأخذ زوجة لأبني .. »

ولما نزلوا أرض كنعان جعلوا لغتهم لغة كنعانية . وقال أشعيا  
وهو يتسبأ بغلبة قومه على أرض مصر إنه « في ذلك اليوم يسكون  
في أرض مصر خمس مدن تتكلم بلغة كنعان » .

ولم يزالوا في هجرتهم من موطن بعد موطن بين العراق  
وحوران وكسمان يعيشون إلى جوار القبائل ولا يتغلبون على  
واحدة منها في وقعة فاصلة حتى جاؤوا إلى مصر وعادوا منها بعد

عده قرون إلى الأرض التي سموها بأرض الميعاد ، ولم يتلقوا على حدودها حتى ملّكوا أسباب القوة التي أطمعتهم في الغلبة عليها . والعرف الشائع بين العبريين أنهم يتشاءمون تشاوحاً « تقليدياً » ، بالأيام التي قضوها في مصر ويعتبرونها بلية البلاء ، ومحنة المحن في تاريخهم كله من عهد الخليل إلى عهد النازية الهمتلية في القرن العشرين . وقد مرت بهم محنة النبي إلى وادي النهرين ولسكنهم لا يتشاءمون بها كما تشاءموا بالمقام في مصر ، ولا يمخلون الخروج من بابل عيداً باقياً متجلداً كعيد الخروج من أرض وادي النيل . أما الواقع المعروف بتاتجـهـ السـكـثـيرـةـ فهو على تقدير ماقدروه وأوجبـهـ عـلـىـ أـنـقـسـهـمـ منـ تقـالـيدـ «ـ الحـدـادـ»ـ وـتقـالـيدـ الأـعـيـادـ .

فإنـهمـ لمـ يستـقـيـدـواـ قـطـ منـ هـجـرـةـ فيـ تـارـيـخـهـمـ كـلـهـ كـاـ استـفـادـواـ منـ هـذـهـ الـهـجـرـةـ الـمـصـرـيـةـ ، لأنـهـمـ نـعـمـواـ بـالـعـيشـ الرـغـيدـ فيـ جـوـارـ النـيـلـ ، وـتـعـلـمـواـ مـنـ آـدـابـ الـحـيـاةـ وـشـرـائـطـ الصـحـةـ مـاـزـادـ فـيـ عـدـدـهـمـ ، وـزـادـ فـيـ خـبـرـتـهـمـ بـتـدـبـيرـ أـمـورـهـمـ وـالـدـفـاعـ عـنـ أـنـقـسـهـمـ . فأـصـبـحـواـ يـعـدـونـ بـعـيـاتـ الـأـلـوـفـ ، وـيـحـسـنـونـ حـمـلـ السـلاحـ وـتـنـظـيمـ الزـرـعـ وـالـحـصـادـ ، وـيـصـلـحـونـ لـزـالـ القـبـائلـ الـبـادـيـةـ التـيـ أـعـيـاهـمـ أـمـرـهـاـ قـبـلـ خـمـسـةـ قـرـونـ وـتـرـكـواـ لـهـاـ الـأـرـضـ اـعـتـصـاماـ بـمـصـرـ وـهـمـ بـضـعـ مـئـاتـ أوـ بـضـعـ عـشـراتـ .

وليس الفضل في هذه الزيادة وهذا التقدم لطول الزمن بين دخولهم إلى مصر وخروجهم منها ، فإن القبائل التي تركوها في البايدية بقيت كـاً كانت قبل خمسة قرون ، ولم تبلغ في زیادتها ولا في تقدمها بعض ما بلغوه وادعین قانعین بجوار النيل .  
ولولا هذه الزيادة في عددهم وفي خبرتهم لما استطاعوا أن يقاتلوا قبائل البايدية التي كانوا يهابونها ويهربون منها ، ولا استطاعوا أن يهزموها ويطردوها من مواقعها إذا اجترأوا على قتالها ، ولا تأثي لهم من دواعي الاستقرار في أرض كنفان ما يعينهم على إقامة الملك وبناء المياكل من الحجارة بدلاً من العرائش والخيام ، ومهما يكن من بلاء أصحابهم في مصر فهو بلاء استحقوه واستحقوا أضعافه في بلاد العالم القديم شرقية وغربية .  
ثم لازمتهم آفاتهم الخالدة بعد إقامة المملكة وتعاقب العروش زهاء أربعة قرون ، فلم يفارقو نظام القبيلة بعد محاكاتهم لغير أنهم في نظام الدولة ، ولبسوا في دولتهم كما لبسوا في هجرتهم قبيلة معزولة عن الأمم ، بل سبطاً معزولاً عن سبط في داخل القبيلة ، وظلت لهم شريعة « العصبية القبلية » دستوراً يصلح لهم وحدتهم في تقديرهم ، ولكنه لا يصلح لتنظيم الدولة التي تجمعهم بغيرهم في كل تقدير .

فلم يزالوا من قيام المملكة إلى ما بعد ميلاد السيد المسيح  
يحرمون بينهم ما يخلونه بينهم وبين غيرهم ، ويعملون بما جاء  
في سفر التثنية حيث يقال : « للأجنبي تفرض الربا ولكن  
لأخيك لا تفرض بربما لك يبارك رب إمك » . . . فهو رب  
ولإلهه وليس رب ولا إله للآخرين .

وظلوا يحصرون العصبية في أضيق حدودها بين الأسباط  
في القبيلة الواحدة ويتشددون في حصر كل سبط بميراثه إلى  
أعقاب الأعقاب .

ففي الاصحاح السادس والثلاثين من سفر العدد أنه « لا يتحول  
نصيب إسرائيل من سبط إلى سبط . بل يلازم بنو إسرائيل كل  
سبط نصيب سبط آبائه ، وكل بنت ورثت نصيباً من أسباط  
بني إسرائيل تكون امرأة لواحد من عشيرة سبط أبيها لكن  
يورث بنو إسرائيل كل سبط نصيب آبائه ، فلا يتحول نصيب من  
سبط إلى سبط آخر ، بل يلازم كل واحد نصيبه كما أمر  
الرب موسى » .

\* \* \*

ولا ضرورة للبحث الطويل في سبب الفشل الذي يلحق بدولة  
من الدول تقوم على مثل هذا النظام ، وتقوم من ورائه على

مثل هذا الشعور ، فإنه نظام يقف عند حدود القبيلة ويقصر عن التقدم وراء ذلك خطوة في طريق الحياة القومية ، فضلاً عن الحياة العالمية .

ومن فضول القول أن يتحدث نقاد التاريخ والمعجبون على أطوار الاجتماع عن « رسالة عالمية » يستفيدها العالم من هذه « العصبية القبلية » بعد تطور الأمم والشعوب وتطور العلاقات العالمية وتطور العقائد والأداب . فإن « الفكرة العالمية » لا تولد في طور من أطوارها من مثل هذه الدعوة الدينية أو العنصرية ، بل يمكن تقويض أساس هذه الدعوة شرطاً لازماً لمجرد تصحيح النية وتوجيه الرغبة إلى الفكرة الإنسانية العامة والثقافة التي تستفاد بطبع الشعوب ولا تكون وقفاً على شعب واحد دون سواه .



# العربية والعالمية

إنه من فضول القول أن يقال عن ثقافة دينية **نعم** مخصوصة في هذا الحيز المحدود إنها رسالة عالمية ، أو

أنها يمكن أن تسفر قبل زوالها عن رسالة عالمية .

لكن الأمر يتجاوز فضول القول إلى فقدان الحياة حين يقال :  
إن العربية هي التي نهضت بأمانة الرسالة العالمية في تاريخ بني الإنسان ، وأن تتعقد المقارنة بينها وبين حضارات الشرق في وادي النيل وفي وادي النهرين وفي شبه الجزيرة العربية . فيقال :  
إن تلك الحضارات جمعاً لم تحفل بمبادئ الأخلاق ولم تقرر قواعد العدل والفضيلة ، وأن أربابها لا تغصب للواجد الحق كما غصب لها رب العربين : رب الصواعق والجنود .

ولا موجب — فيها نرى — لتفصيل الكلام على آداب الحضارات قبل ظهور العربين وقبل شروع تلك الحضارات بين الشعوب والأقوام الذين تقدموا وراء آداب العصبية المحدودة أشواطاً لا يتسع لها هذا المجال . فربما كان استقصاء المدى المعروف الذي بلغته الدعوة العربية من أيام الخليل إلى أيام السيد

المسيح تصحيحاً كافياً لتلك الدعوى التي يدعى بها المبشرون بما  
يسمونه «رسالة العائلية»، من قبل العربين.

إن طاعة الإله في عرف العربين ليست مسألة فضيلة وأخلاق  
تحمد من كل إنسان فاضل وكل آدمي ذي خلق كريم، بل هي مسألة  
علاقة بين رب «عربي» يختص نفسه بشعب يختاره ويغار عليه،  
وبين شعب يدين بذلك الإله بين آلهة الأمم لأنه يخافه ويشعر  
بقوته وانتقامه، ويرى أنه أقدر على الانتقام من جميع الأرباب.  
ويقول هذا الإله كما جاء في سفر التثنية: «أنا عارف تمدكم  
ورقابكم الصلبة».

ويقول كما جاء في سفر الخروج: «رأيت هذا الشعب وإذا  
هو شعب صلب الرقبة».

ويقول أنبياؤهم تارة: إنه شعب ثقيل الإثم، وتارة: إنه  
شعب لا يفهم. ويعيد كل نبي ما سبقه إليه الأنبياء من وصفه  
بالضلال والنفاق والقسوة وقلة الوفاء... ولكن هذا الشعب  
يعلم — مع كل ذلك — أن الله يختاره لأنه شعبه وعصبه... وأنه  
كما جاء في سفر التثنية «ليس لاجل بركة يعطيك الرب إلهك  
هذه الأرض الجيدة لتتسلكها لأنك شعب صلب الرقبة».

أما هذا الشعب فإنه يدين لهذا الإله ويختاره من بين الأرباب

لأنه : «إلهكم وهو إله الآلهة ورب الأرباب ، الإله العظيم الجبار  
المهيب »

ويناديه الإله فيقول له كما جاء في سفر الخروج : «لا تسجد  
لهم ولا تعبدهن لأنني أنا رب إلهك إله غيور أفتقد ذنوب  
الآباء في الأبناء ، في الجيل الثالث والرابع من مبغضي . . . »  
نعم : كما تسرى شريعة التأرث في المماهيلية من الآباء إلى الأبناء ،  
ومن الأخوة إلى الأخوة ، ومن الجار إلى الجار .

ويتكرر النذير من الإله الغضوب غير مرة « لأن رب  
إلهك هو نار آكلة . إله غيور » . . . فلا تسيروا وراء آلة  
آخرى من آلة الأمم التي حولكم لأن رب إلهكم إله غيور » . . .  
ويجرى هذا النذير من الأسفار المنسوبة إلى موسى عليه السلام  
إلى الأسفار التي كتبها آخر الأنبياء من بني إسرائيل .

ولم تنفرج حلقات هذه العصبية بعد توالي الضربات على القوم  
من جراء تعنتهم بالأثرة وإنكار الحقوق الإنسانية على الأمم ،  
أو على «الجويم» كما يسمونها بمعنى الغرباء أو الدخلاء ، بل كانت  
هذه العصبية تحصر من دائرة إلى دائرة أضيق منها وأشد في  
التبيز والاستئثار من سوابقها . فكانت صفوتهم المختارة أبناء  
إبراهيم إلى أبناء أبناه وحفدته فإذا هي تحصر بعد ذلك في أبناء اسحق

بني إسرائيل ويدعو القوم أنفسهم من أجل ذلك بأبناء إسرائيل ، ثم انحصرت صفوتهم المختارة في بني هرون آل موسى الأقربين عليه السلام ، ثم انحصرت في أبناء داود عليه السلام بعد قيام المملكة . وقيل من أجل ذلك إن المسيح المنتظر لا يكون من غير ذريته وورثة عرشه ، وكانت الوعود السماوية المزعومة تنتقل على هذا المثال جيلاً بعد جيل تبعاً للتنقل في مراكز الرئاسة والقدرة على مرضاه كهان الهيكل ودعاة النبوة .

وكان بعض أنبيائهم من حين إلى حين يفطئون لوياً هذه العصبية ويعترفون للأمم بشيء من الحق في النعمة الإلهية ، إنذاراً لقومهم بعقوبة التقادى في مساواتهم ونزواتهم واتكالهم على اختيار الإله لهم دون سواهم بغير فضيلة فيهم ولا اجتهد من جانبهم ، ولذلكها فلتات تعرض لأولئك الأنبياء كلما أزعجتهم مصير قومهم وصدّمهم فوارق المقابلة بينهم وبين الأمم التي تفضلهم وتربح عليهم ، ثم تذهب الصيحة بغير صدى وتعقبها نوبة من ثوبات العصبية أشد وأعنف من ثوباتها الغابرة ، واتهت رسالات أنبيائهم وتلتها الدعوة المسيحية وهم على أشد ما كانوا تعصباً للدم والسلالة وإنكاراً للحقوق الإنسانية على كل من عداهم من « الجويين » المنبوذين في اعتقادهم .

وقد استهل السيد المسيح رسالته بتوجيه الدعوة إلى « خراف إسرائيل الضالة » وإيثار « البنين » بالخبز على الغرباء ، فأعرضوا عنه ورفضوه ، وكادوا له المكائد واتهموه ، فاتجه آخر الأمر بالدعوة العامة إلى المستمعين إليها من سائر الأمم ، وضرب المثل بصاحب الدار الذي دعا الأقرباء وأبناء الأسرة إلى ولية عرسه فتعللوا له بالمعاذير وقاطعواه في داره ، فأرسل غلباً أنه يدعون إلى الموائد المهجورة كل عابر سبيل .

وظلوا إلى عهد الرسولين بطرس وبولس ينكرون على العبرى أن يتناول الطعام مع غير العربين ويحتمدون غيظاً إذا قيل لهم إن دعوة الهدایة تتجه إلى الأمم كما تتجه إلى بنى إسرائيل ، فجاء في الإصلاح الحادى عشر من أعمال الرسل أنهم خاصموا بطرس يوم صعد إلى أورشليم لأنه دخل بيوتاً لغير المحتوين وأكل مع أهلهما . وجاء في الإصلاح الثانى والعشرين من أعمال الرسل أن بولس الرسول كان يصلى في الهيكل فقال له فيه إن الله أمره أن يذهب إلى الأمم لأنه سيرسله إلى الأمم بعيداً .. فسمعوا له حتى هذه الكلمة ثم رفعوا أصواتهم قائلاً : خذ مثل هذا من الأرض لأنه كان لا يجوز أن يعيش ، وإذا كانوا يصرخون ويطردون ينابهم ويرمون غباراً إلى الجو أمر الأمير أن يذهب به إلى

العسكر ، وأن يضرب ليعلم لأى سبب كانوا يصيرون به هذا الصياح ويشقون الثياب ويثرون الغبار سخطا عليه .

\* \* \*

والتقاقة الدينية التي من هذا القبيل ليس من شأنها أن توحى إلى أصحابها برسالة عالمية ، وإنما شأنها عندهم كشأن حقوق الميراث في أقرباء الدم والعصبية ، لا ترى أحداً من أصحابها يدعو الناس إلى مقاسمة فيها ، بل كل همه إذا استطاع أن يحتجزها لنفسه ويقصى الناس عنها ، وهذه شيمة نعدها في سلالة العربين إلى وقتنا هذا فلا نرى أحداً منهم يعنيه تبشير الناس بمذهبة وهداية « الأجنبيين » إلى ملته ، كما يعنيه أن يتآلب ويتعصب مع أبناء عصبيته على تباعه الديار .

وإذا تركنا جانب الثقافة الدينية والتقتنا إلى جانب الثقافات الأدبية والفنية أو الثقافات الفلسفية والأخلاقية لم نجد عند القوم منذ كانوا نصيباً من هذه الثقافات يفيدون به العالم باختيارهم أو يفيده العالم على الرغم منهم .

فهم في أدوار حياتهم الثلاثة — دور البداوة ودور المملكة ودور الشتات في أنحاء البلاد — لم يصدروا من عندهم ثمرة نافعة من ثمرات الآداب والفنون أو ثمرات العلم والفلسفة ، فلم يخرجوا

للعالم من أيام الخليل إلى أيام المسيح عالماً ولا أديباً ولا فيلسوفاً ولا رحالة مشتغلاً باستطلاع التواريخ أو بحاثة مشتغلاً بدراسة الأحياء والنباتات ومسائل التاريخ الطبيعي كما عرفت من قبل وكما عرفت اليوم، وكل مخصوص لهم من الكتب المقرومة فإنما هو تلك المواقع والترانيم التي وقفواها على أنفسهم، ولم ينبع منهم مشتغل بالحكمة والدراسة العلمية قبل اتصالهم بأمم الحضارة وأضطرارهم إلى المعيشة بين تلك الأمم في المشرق والمغرب.

ولما قامت لهم دولة لم تنهض لهم مع الدولة ثقافة أديية ...  
ثم ذهبت الدولة ولم تعقب بعدها أثراً من آثار الفكر أو الوجودان  
أو الذوق والخيال كستلك الآثار التي حفظها التاريخ ليكل دولة  
من الدول القديمة والحديثة .

أما في دور الشتات بعد دور البداوة ودور الدولة فلم يكن لهم مجتمع واحد تنسب إليه ثقافته ولا تنسب إلى غيره، ولذلك هم ظلوا في دور الشتات عالة على ثقافات الأمم كلها نابغ منهم نابغ بين أبنائها ، فليست لهم ثقافة مستقلة عن ثقافات العرب والمصريين في العصر القديم ، ولا عن ثقافات الألمان والفرنسيين والإنجليز والأمريكيين وسائر الأمم المشقة في العصر الحديث . وإذا أحصينا نوابغهم ونوابغ الأمم الأخرى وجب أن

يكونوا أضعاف ذلك عدداً وكفايةً كما يكون المستفيدين من عشرين أو ثلاثين ثقافة منوعة بالقياس إلى المستفيدين من ثقافة واحدة في مكان واحد . ولسكنهم على خلاف ذلك أقل مما ينبغي أن يكونوا بهذه النسبة وبنسبة أخرى غير النسبة العددية ، وهي أنهم يتعاونون بالتضامن — بل بالتعصب — في جميع البلدان، ويفوزون جهدهم للتنمية بتوابعهم والإعلان عنهم وإهال من عدتهم من أقرانهم ونظرائهم ، ولا يخفى ما يعمله «التضامن» في إظهار الخفي وتكبير الصغير وتفخيم الضئيل ، فإن عشرة متضامنون متفاهمون على التعاون يملكون من أساليب الشهرة والتنمية مالا يملكه ألف متفرقون .

ولنا أن نقول بالتعبير الشائع في عصرنا إن هؤلاء العبريين منذ بدأوتهم إلى هذا القرن العشرين قد كانوا مستفيدين ولم يكونوا قط متجين ، وإن مخصوصهم في الثقافة العالمية محصول المستغل وال وسيط ، وليس بمحصول المالك العامل الذي يعطي ويتج ما يعطيه .

# الرِّبْتُ

عدا احتكار النعمة الإلهية وعزلة العصبية في أضيق

حدودها — لم يبدع العربيون شيئاً في ثقافة الدين

فِيمَا

وأخذوا كل ما أخذوه من حولهم «مستنقدين» غير متصرفين في عقيدة من عقائده السكري، الاماتصرفوا فيه بالخرافة والاحجية والطلسم والشعوذة والسحر على سذا جته الأولى بين القبائل البدائية. وكان أكثر ما أخذوه منقولاً عن قبائل العربية السكري بين اليمن في الجنوب وقبائل الآراميين والكنعانيين في الشمال.

فلم يعرفوا كلمة «النبي» قبل اتصالهم بكتاب الله في الزمن الذي ظهرت فيه النبوءات العربية، مما ذكره القرآن الكريم وما ذكره هم عرضنا في أسفار العهد القديم.

وعرف العربيون نبوءات السحر والكمانة والتنجيم كما عرفتها الشعوب البدائية، وابتكروا منها ما ابتكرت على سنته الشعوب كافة، واقتبسوا منها ما اقتبس بعد اتصالهم بغير أنها في المقام من أهل البدائية أو أهل الحاضرة، ولكتنهم على خلاف الشائع

بين المقلدين من كتاب الغربيين قد تعلموا النبوة الإلهية بلفظها ومعناها من شعوب العرب ، ولم تكن لهذه الكلمة عند العبريين لفظة تؤديها قبل وفودهم على أرض كنعان ومحاورتهم للعرب المقيمين في أرض ( مدين ) . . فكانوا يسمون النبي بالرأي أو الناظر أو رجل الله ، ولم يطلقوا عليه اسم النبي إلا بعد معرفتهم بأربعة من أنبياء العرب المذكورين في التوراة ، وهم ملکي صادق وأيوب وبطعام وشعيب الذي يسمونه يثرون معلم موسى الكليم ، ويوضح بعضهم أنه الخضر عليه السلام للشابة بين لفظ يثرون وخثرون وخضر في مخارج المحرف ، ولما ورد من أخبار الكليم مع الخضر عليهم السلام في تفسير القرآن الكريم . ومن علماء الأديان الغربيين الذين ذهبوا إلى اقتباس العبريين كلمة النبوة من العرب الأستاذ هوشر Holscher والأستاذ شميدت Schmidt اللذان يرجحان أن الكلمة دخلت في اللغة العربية بعد وفود القوم على فلسطين ، إلا أن الأمر غنى عن الخبط فيه بالظنون مع المستشرقين ، من يفقهه منهم اللغة العربية ومن لا يفقهه منها غير الأشباح والخيالات . فإن وفرة الكلمات التي لا تلتبس بمعنى النبوة في اللغة العربية كالعراقة والكمامة والعياقة والزجر والرقية ، تغنيها عن اتخاذ كلمة واحدة للرأي

والنبي . و تاريخ النبوات العربية التي وردت في التوراة سابق لاختداد العبريين كلة النبي بدلا من كلة الرأي والنظر . وتليذة موسى النبي مدین مذكورة في التوراة قبل سائر النبوات الإسرائیلیة ؛ وإن موسى الكليم ولا ريب لهو رائد النبوة الكبرى بين بنی إسرائیل .

« والمطلع على الكتب المأثورة بين بنی إسرائیل يتبيّن منها أنهم آمنوا بهذه النبوات جمیعا ، وأنهم بعد ارتقاءهم إلى الإيمان بالنبوة الإلهية ما زلوا يخلطون بين مطالب السحر والتجمیع ومطالب الهدایة و يجعلون الاطلاع على المغیبات امتحانا لصدق النبي في دعواه أصدق وألزم من كل امتحان ، ولم يرتفع كبار أنبيائهم ورسلهم عن مطلب الاتجاه بالكشف عن المغیبات والاشغال بالتجمیع . ففي أخبار صهوائل أنهم كانوا يقصدونه ليدهم على مكان الماشية الضائعة وينقدونه أجره على ردها .. (خذ معك وأحدا من الغلمان وقم اذهب فتش عن الأتن ... فقال شاول للغلام : فإذا تقدم للرجل ؟ لأن الخبر قد ينعد من أوعيتنا وليس من هدية تقدمها لرجل الله . ماذا معنا ؟ فعاد الغلام يقول : هو ذا يوجد بيدي ربع شاقل فضة ) ويؤخذ من النبوءات التي نسبوها إلى النبي يعقوب جد بنی إسرائیل أنهم

كانوا يعولون عليه في صناعة التجميم . فإن النبوءات المقوونة  
 بأسماء أبناء يعقوب تشير إلى أبراج السماء وما ينسب إليها من  
 طوالع ومن أمثلتها عن شمعون ولاوى أنها أخوان سيوفهما  
 آلات ظلم في مجلسهما لا تدخل نفسى ، لأنهما في غضبهما قتلا  
 إنسانا وفي رضائهما عرقيا ثورا .. وهذه إشارة إلى برج  
 التوأمين . وهو برج لله الحرب زجال عند البابليين . ويصورون  
 أحد التوأمين وفي يده خنجر ويصورون أخيه وفي يده  
 منجل ، وتشير عرقية الثور إلى برج الثور الذى يتعقبه  
 التوأمان . ومن الأمثلة في هذه النبوءات المنسوبة إلى يعقوب  
 مثل يهودا ( جرو أسد جثا وبعض كأسد ولبؤة ، لا ينزل  
 غضب من يهودا ومشترع من بين رجاليه حتى يأتي شيلون  
 وله يكون خضوع شعوب ... وهذه إشارة إلى برج الأسد ،  
 وهو عند البابليين برجان ييدو أمام أحدهما برج يشير إلى  
 علامة الملك الذى تخضع له الملوك<sup>(١)</sup>) إلى آخر ما شرحه الاستاذ  
 أرييك بروز Burrows في كتابه عن تجميمات يعقوب

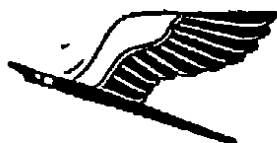
- Oracles of Jacob

\* \* \*

---

(١) من كتاب حقائق الإسلام وأباطيل خصوصه مؤلف هذه الرسالة .

وقد عبرت هذه الأطوار في فهم النبوة شوطاً طويلاً في حياة القبائل العربية ، وتبينوا في كل مرحلة منها لأستاذ من هداة العرب نساكاً ورسلاً مبعوثين بالرسالة أو أنبياء غير مبعوثين بها ، كما جاء في كتب التوراة وكما جاء في القرآن الكريم بما لم تذكره كتب الإسرائيelin ، وكله من شواهد التاريخ المعلوم عن سبق العرب إلى فهم النبوة وارتفاعهم في الاستعداد لدرجاتها المنشورة عن شوابئ الوثنية ، فضلاً عما يفوتنا العلم به حتى اليوم من شواهد التاريخ المجهول .



# ابن الصحيم ورسسى وراود يصنفون

نعلم أسماء بعض الأنبياء وأسماء الأمم التي بعثوا فيها،  
ولكتنا لأنهم جميعاً ولا تختص بهم لنا كتب الأديان  
**نحن**  
الثلاثة : التوراة والإنجيل والقرآن . وفي ذلك يقول تعالى من  
سورة المؤمن : « ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك منهم من قصصنا  
عليك و منهم من لم نقصص عليك . . . »  
ونعلم من سير الأنبياء في التاريخ وفي الكتب الدينية أنهم  
يتعللون من عباد الله الصالحين ، وفيهم من قرباً وأرسل ومن لم يكن  
من الأنبياء أو المرسلين .

وفي سورة الكهف عن موسى عليه السلام وقتاه « فوجدا  
عبدان من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدننا علمًا .  
قال له موسى هل أتبعك على أن تعلمني ما علمت رشدًا . قال  
إذك لن تستطيع معى صبراً وكيف تصبر على مالم تحظ به خبراً .»  
ويبين أكبر الأنبياء المعلومين عندنا ثلاثة من الذين بعثوا  
في العرين وهم إبراهيم وموسى وداود عليهم السلام ، نعلم من

أخبارهم في أسفار التوراة كا نعلم من أقوالهم فيها أنهم تلمذوا  
لناس من الأمة العربية ، وأن أساتذتهم سبقوهم — بداعه —  
إلى ثقافة الدين ولدى المعرفة الإلهية التي يطلبها الآنياء  
ويبحثون عنها .

وعلى أحد القولين يسمى إبراهيم عبريا لأنه من نسل  
عابر بن سام .

وعلى القول الآخر يسمى عبرياً لأنّه هو وقومه عبروا النهر إلى أرض كنعان.

وعلى كلا القولين ينتهي إبراهيم إلى قبيلة سامية من الجزرية العربية ، ويتنقل بين أرض آرام في الشرق وأرض كنعان في المغرب — وكانتا هما موطن المتكلمين بالعربية على أقرب هجراتها وأطوارها إلى اللغة العربية الحديثة ، فالعرب العاربة كما تقدم تنتهي كلها إلى الأرمان ، وأبناء كنعان ينسبون إلى أرضهم الواطنة على أشهر الأقوال . وهي من مادة « كنع » . تشبهها في لغتنا الحديثة مادة « قمع » و مادة « خنخ » في الدلالة على الخفف والاطمئنان .

وقد تحول إبراهيم من أرض النهرين إلى أرض كنعان فروي لنا سفر التكoin من التوراة في إصحاحه الرابع عشر أنه تلقى البركة

من ملكي صادق ... «وكان كاهناً لله العلي ، وباركه وقال : مبارك ابرام من الله العلي مالك السماوات والأرض ، ومبارك الله العلي الذي أسلم أعداءك في يدك » .

وقد أعطاه إبراهيم العشر من كل شيء قبل بناً إلى الله .  
ويقول الإنجيل في رسالة العبرانيين أن السيد المسيح صار «على رتبة ملكي صادق رئيس كهنة إلى الأبد » .

ويقول بعد ذلك في الاصحاح السابع عن ملكي صادق : « إنه لا بدامة أيام له ولا نهاية حياة ، بل هو مشبه بابن الله . هذا يبقى كاهناً إلى الأبد . ثم انظروا ما أعظم هذا الذي أعطاه إبراهيم رئيس الآباء ... »

فالتوراة والإنجيل معاً يصفان الكاهن السكعناني بصفة الرئاسة الدينية وصفة الخلود الذي لا يجده الزمان ، ويرفعانه إلى المنزلة التي يتلقى منها إبراهيم بركة الإله العلي : إله السماوات والأرض . ولا يمكن ذلك لإنسان تعلم من إبراهيم ديناً لم يكن يعرفه ، وإنما يكون لأستاذ متقدم في العلم بدينه يتعلم منه إبراهيم . وليس بين الأنبياء الذين دان لهم العربيون بعد إبراهيم من هو أكبر مقاماً من موسى عليهما السلام ، ومن الناس من يقدم موسى على من عداه من الأنبياء بفضل الشريعة والقيادة الظافرة إلى

أرض الميعاد ، وأنهم على مكانته هذه ليثبتون عنه في سفر الخروج أنه تعلم من نبي « مدين » العربي الذي يدعونه يثرون وجوآب ، ويدعوه العرب باسم شعيب ... ولا التباس في أمر نسبته العربية بجميع الأسماء .

ففي الاصحاح الرابع من سفر الخروج أن موسى عليه السلام استأذنه في العودة إلى مصر قبل رسالته : « فقضى موسى ورجمع يثرون حيه وقال له: أنا اذهب وأرجع إلى إخوتي الذين في مصر لأرى هل هم بعد أحياء . فقال يثرون لموسى : اذهب بسلام ». وفي الاصحاح الثاني عشر بعد رواية أخبار موسى من ذهابه إلى عودته : « أن يثرون أخذ محرقة وذباخن لله ، وجاء هارون وبجميع شيوخ إسرائيل ليأكلوا طعاماً مع حمي موسى أمام الله ». ومعنى هذا أن شعيباً كان يقرب القرابين إلى الله ويتبعه موسى وهارون وبجميع شيوخ إسرائيل .

ثم يستطرد الكتاب قائلاً: « وحدث في الغد أن موسى جلس ليقضي للشعب فوق الشعب عند موسى من الصباح إلى المساء . فلما رأى حمو موسى كل ما هو صانع للشعب . قال : ما هذا الأمر الذي أنت صانع للشعب ؟ ما بالك جالساً وحدك وبجميع الشعب واقف عندك من الصباح إلى المساء ؟ فقال موسى لحميه :

إن الشعب يأتي إلى لسؤال الله إذا كان لهم دعوى يأتون إلى ،  
فأقضى بين الرجل وصاحبها وأعرفهم فرأض الله وشرائعه . فقال  
حو موسى له : ليس جيدا هذا الأمر الذي أنت صانع . إنك تكل  
أنت وهذا الشعب الذي معك جميعا . لأن الأمر أعظم منك ،  
لاتستطيع أن تصنعه معك . الآن اسمع لصوتي فأنا صلك ، فليكن  
الله معك . كن أنت للشعب أمم الله ، وقدم أنت الدعاوى إلى الله ،  
وعلهم الفرائض والشريائع ، وعرفهم الطريق الذي يسلكونه ،  
والعمل الذي يعلموه ، وأنك تنظر من جميع الشعب ذوي  
قدرة خائفين الله أمناء ببعضهم الرشوة ، وتقيمهم عليهم رؤساء  
ألف ورؤساء مئات ورؤساء خمسين ورؤساء عشرات ،  
فيقضون للشعب كل حين ، ويكون أن كل الدعاوى الكبيرة  
يحيطون بها إليك ، وكل الدعاوى الصغيرة يقضون هم فيها ،  
وخفف عن نفسك ، فهم يحملون معك إن فعلت هذا الأمر  
وأوصاك الله تستطيع القيام ، وكل هذا الشعب أيضا يأتي  
إلى مكانه السلام ، فسمع موسى لصوت حيه وفعل كل ما قال ،  
واختار موسى ذوى قدرة من جميع إسرائيل وجعلهم رؤساء  
على الشعب ، رؤساء ألف ورؤساء مئات ورؤساء خمسين  
ورؤساء عشرات ، فكانوا يقضون للشعب كل حين . . .

ومعنى هذا أن شعيباً تقدم موسى إلى عقيدته الإلهية ، وعلمه  
تبليغ الشريعة وتنظيم القضاء في قومه ، وأن العربين كانوا متعلمين  
من النبي العربي ولم يكونوا معلمين .

\* \* \*

ويأتي داود ، عند العربين ، بعد إبراهيم وموسى في مقام  
النبوة ، وهو رأس البيت المالك الموعود بالملك الأبدى في هذا  
العالم ، ورب الأسرة التي يتظرون الخلاص على يدى ملك من  
ملوكها يعود إلى ضمئون آخر الزمان . وقد كانت الصلة بينه  
وبين البلاد العربية متتجدة متباذلة كما يفهم من قصة ابنه سليمان  
وصاحبة عرش سبأ في جنوب بلاد العالم ، ولكننا لا نملك من  
الوثائق ما تستند إليه في تقدير آثار هذه الصلة من الناحية الدينية ،  
ولأنما نعلم من الوثائق التاريخية التي سجلها المؤرخون الأوربيون  
عن آثار أخناتون أن المشابهة قريبة جداً بين مزاميره وصلوات  
ذلك الملك الذي تقدم بالدعوة إلى التوحيد في مصر القديمة . . .

« وقد عقد كل من هنري بريستيت وارثر ويجال Weigall  
مقارنة بين بعض الصلات وبعض المزامير فاتفقـت المعانـي بينـهما  
اتفاقاً لا ينـسب إلى توـاردـ الخواطـرـ والمصادـفاتـ ، ومنـ أمـثلـتهاـ  
قولـ أخـنـاتـونـ :

«إذا ما هبطت في أفق الغرب اظلمت الأرض كأنها ماتت  
فتخرج الأسود من عرائضها والثعابين من جحورها».

ويقابله المزמור الرابع بعد المائة وفيه : «إنك تجعل ظلمة  
فيصير ليل يدب فيه حيوان الوعر وتزجر الأشبال لتخطف  
ولتلتمس من الله طعامها».

ويمضي المزמור قائلاً : «تشرق الشمس فتجتمع وفي مأواها  
ترBush . والإنسان يخرج إلى عمله وإلى شغله في المساء . ما أعظم  
أعمالك يا رب . كلها بحكمة صنعت . والأرض ملأة من عناك  
وهذا البحر الكبير الواسع الأطراف . . . وهناك دبابات  
بلا عدد صغار مع كبار . هناك تجري السفن ، ولو ياثان  
— التساح — خلقته ليلعب فيه . . .».

«ومثله في صلوات اختناتون : ( ما أكثر خلائقك التي  
تجهلها أنت الإله الأوحد الذي لا إله غيره . خلقت الأرض  
بمشيتك وتفردت فعمرت السكون بالإنسان والحيوان الكبار  
والصغار . . . تسير السفن مع التيار وفي وجهه وكل طريق يفتح  
للسالك لأنك أشرقت في السماء ، ويرقص السمك في النهر أمامك  
وينفذ ضياؤك إلى أغوار البحار ، وتضيء فزوU الظلمة . . . وقد

أيقتظتهم فيغتسلون ويسمعون ويرفعون أيديهم إليك ويمضي  
سكان العالم يملؤن .

وأيا كان مصدر هذه المزامير المشابهة فالواقع المقرر أن  
اخناتون سبق داود بأكثر من ثلاثة قرون ، وأن العربين لم  
ينشئوا هذا المذهب في الصلوات الدينية قبل شعوب العالم  
في جوارهم ، ولا في غير ذلك الجوار .

\* \* \*

على أن الجوار الملائق لمساكن العربين حيث تنقلوا بين  
أرض آرام وأرض كنعان لا يشير إلى غير علاقة واحدة بينهم  
 وبين جيرانهم ، وهي علاقة التابعين بالسابقين عليهم في الثقافة  
 الدينية على التخصيص وفي الثقافات الفكرية على الإجمال .

فهن قبل أيام موسى كان النبي العربي «أيوب» في أرض تيهاء  
يدين بالتوحيد وينكر عبادة الكواكب والأوثان ويدعو  
إلى المساواة بين الحر والعبد قائلاً متسائلاً : أليس صانعى في البطن  
صانعه وقد صورنا واحد في الرحم ؟

والشراح ومؤرخو العهد القديم متذمرون على سبقة إلى نزاهة  
التوحيد وتفضيل كتابه في هذا المعنى على كتب الأنبياء أصحاب  
الأسفار في العهد القديم . ومن هؤلاء الشراح إسرائيليون كالمستشرق

مرجليوت الذى يقول في كتابه عن العلاقات بين العرب والإسرائيليين «إن أسلوب المتكلمين عن التوحيد في هذا السفر أنزه من أسلوب الأنبياء الإسرائيلىين الذين كانوا يضطربون في بيئه وثنية ، خلافاً للمتكلمين في سفر أیوب فإن البديل من الوحدانية عندهم هو الإلحاد والمجحود»

ويتحقق بعض المؤرخين زمان أیوب عليه السلام بمأخذ الفلك مما ذكره في أسماء النجوم والمنازل كالنعش والجبار والثريا وخداع الجنوبي وعين الثور وقلب العقرب ، فيرجحون على رأى أشهرهم هالس Hales أنه وجد قبل الميلاد بثلاثمائة وألفي سنة . وقد أدخله جامعاً التوارية في العهد القديم لأنهم حسبوه تارة من كلام موسى وتارة من كلام سليمان ، وكان جامعاً النسخة السريانية من التوارية يضعون كتابه بعد كتب موسى وقبل كتاب يشوع ، ولذلك أقدم من ذلك ولو لم نأخذ بتقدير الفلكيين ... لأنه لم يذكر شيئاً عن قصة الخروج من مصر وهي أهم القصص في تاريخ العربين ، فلا يسكن عنها من يسمع بها في برية بلاد العرب ، ولا بد أن يسمع بها من أقام هناك بعد خروج العربين من مصر إن كان زمان أیوب بعد زمان موسى عليهما السلام .

\* \* \*

وفي أيام موسى عليه السلام كان العربيون يحتكرون إلى نبي من العرب يقيم على نهر الفرات يسمونه بلعام ، ويظن بعضهم أنه مرادف لاسم لقمان . ويقول سفر العدد إنه حكم للعربين على الموآيدين وأيد نبوءات يعقوب .

وما لم يذكره العربيون في كتبهم عن النبوءات في بلاد العرب أكثر مما ذكروه ، فإنما عندهم في سجلاتهم أن يذكروا التزكية والتأييد ، ولا يذهبوا منهباً الاستقصاء في تسجيل جميع النبوءات التي سمعوا بها . وقد يكون هنالك ما لم يسمعوا به ولم يسكن مما يرتفضونه لو أنهم سمعوه .

فليس سكوتهم عن هود وصالح وذى الكيفل الذين ذكرهم القرآن الكريم بحججة على خلو البلاد العربية من الأنبياء غير من ذكروه ، وما كانت قبائل عاد وثمود لتخلو من رسول الدين . وقد قام هؤلاء الرسل بالدعوة في مدينتي تمام قبل الدعوة الموسوية ، وإنما أعرض العربيون عن ذكرهم لأنهم جعلوا مصيرهم بعد قيام بملكتهم منها بهصیر بيت المقدس وسكتوا قصداً عن « الجنوب » بعد أن كانت قبلتهم كلها إليه .

فهم قد درجوا من أرض الجنوب في الجزيرة العربية ،

وظلوا بعد ذلك زهاء ألف سنة يلتقطون إلى مواطنهم الأولى  
ويترقبون الحكمة منها .

فأبراهيم توجه إلى جيرار ، وموسى توجه إلى مدين ، وكان  
أرميا يهتف في مراتبه سائلا : ألا حكمة بعد في تيان ؟ هل بادت  
المشورة من الفهارء ؟ . . . وتيان تقابل في لقتنا الحديثة كلية  
يمن بجميع معانها .

بل بقيت عادة التوجه إلى الجنوب عند رسول القوم إلى ما بعد  
قيام المسيحية . فكان بولس الرسول يقول في كتاب غلاطية إنه  
ذهب إلى بلاد العرب قبل مسييه إلى دمشق .

أما تركيز القدسية في أورشليم فهو شيء جديد طارئ . بعد  
أيام موسى بزمن طويل ، وبقيت أورشليم في أيدي البيوسينيين  
بعد موسى بقرون عدة ، ولم يطردهم منها أبناء بنiamين بعد نزولهم  
بحوارها ، وبعد أيام داود جاء ملك من ذرية إبراهيم — يسمى  
يهواش — فهدم سورها وأخذ ودائع الذهب والفضة من  
خزاناتها . وقال سفر الملوك عنه : إنه مات فاضطجع مع آبائه ،  
أى مات مرضيا عنه في اصطلاحهم المأثور .

إنما تحول القوم باتجاههم من الجنوب إلى بيت المقدس بعد

ارتباط الميكل بمصير بيت داود ، وتعليق أملهم في الخلاص  
بعدة الملوك إلى ذلك البيت في آخر الزمان .

وأما قبل ذلك فقد كانوا يستقبلون الجنوب ويلوذون به  
ويتعلمون منه ، ولم يأخذ منهم الجنوب شيئاً من ثقافته الدينية  
في أيام دولتهم ولا بعد أيامها . ولن تكون الدعوة المحمدية  
التي ارتفعت من بلاد العرب فرعاً من هذا الأصل الذي لم يتصل  
قط في الوحدانية . فإن الدعوة إلى عبادة رب العالمين دين لا يلتقي  
بدين العصبية المنعزلة في طريق واحد ، وإن نبوة الداعي الذي  
لا يعرف من النبوة غير المهدى لطراز من النبوة لا يختلط بالتجسيم .



# اللغة والكتاب

دفر

العربون من جنوب الجزيرة — على القول الراجح —

إلى وادي النهرين، ثم هاجروا من جنوبه إلى شماله،

وانحدروا — من ثم — إلى أرض كنعان، وكانت لهم لهجة من لهجات اللغة السامية الكبرى قريبة من سائر هذه اللهجات التي كان يجري الخطاب بها بين قبائل آرام وكنعان، ويسهل التفاهم بها في جملتها مع اختلاف يسير كاختلاف المتكلمين في القطر الواحد بين إقليم وإقليم.

ومن الواضح أنهم كانوا يتعلدون عن مصدرهم الأول في اللغة كلما ابتعدوا عن موطنهم القديم في الجنوب، فأصبحوا بعد هجرتهم الطويلة يتداولون من الأسماء والأعلام ما لا يفهمون معناه ولا وجوه تصريفه، وهو في لغة «سبا»، من جنوب الجزيرة مفهوم المعنى والمصدر الذي تصرف منه بلطفه واشتقاقه، ويقول مرجليوت في كتابه المتقدم ذكره عن العلاقة بين العرب وبني إسرائيل: «ومن الحق أن هذه الكلمات لم تأت من فلسطين

إلى سبأ ، ولعلها قد جاءت من سبأ إلى فلسطين ، .  
ولم تزل لهجة العبريين تتعزل عن حوالها كلما أمعنوا في  
اعتزال الأمم بعبادتهم واعتقادهم التفرد بينها بنعمة الله ورجائه ،  
بل باعتقادهم أن «يهوا» إنما يتحقق لهم ذلك الرجال بتدمير غيرائهم  
وتمكينهم من رقابهم ، فلا سبيل إلى المشاركة باللغة مع هذا الحاجز  
القائم بين الفريقين ، وأصعب ما يكون التفاهم باللغة حين  
تستخدم هذه اللغة في العبادة والشعائر المقدسة حين تكون العبادة  
والشعائر حكراً لمن يدينون بها ولا يقبلون من غيرهم أن  
يشاركون فيها .

وقد تحجرت اللغة العربية في هذه العزلة واستطاعت مع هذا  
التحجر أن تعيش في عصر المعلكة وفي إبان الشوكه والسيادة  
برعاية الملوك والكهان ، ولكنها كانت تعيش في الهيكل وتوابه  
من «الكنسات» التي يشرف عليها الأخبار المتعلمون المزودون  
بالتقاقة الدينية ، وكان أصحابها يتكلمون مع غيرهم خارج المعابد  
فيضطرون إلى مخاطبتهم تارة باللهجات السامية الأخرى وقاربة  
باليونانية العامية ، وقد يتعلّمها بعضهم ويتعلم الكتابة بها على  
خلاف هوى المتعصبين من الهيكليين والغلاة .

وكانت هذه العربية حين تحجرت ووقفت عن التطور لهجة

ساذجة قليلة العدة ناقصة التصريف . ويقول فولتير في المعجم الفلسفى تحت كلمة آدم : « إنه من الحق أن اليهود كتبوا قليلا جداً وقرأوا قليلا جداً وكانوا على جهل شديد بعلوم الفلسفة والهندسة والجغرافية والطبيعيات فلم يعرفوا شيئاً من تواریخ الأمم ولم يأخذوا في التعلم إلا بعد اتصالهم بالإسكندرية حيث شرعوا في اقتباس المعرفة ، وكانت لغتهم البربرية مزيجاً من الفينيقية القديمة والكلدانية المشوهة ، وبلغ من فقرها أنها لا تحتوى كثيراً من الأزمنة في أفعالها » .

ومن المسلمات المفهومة بين العارفين بالعبرية والعارفين بتاريخها أنها أخذت من اللهجات السامية ولم تعطها شيئاً جديداً من قانون التطور في قواعدها أو آدابها . فوقفت حيث بدأت وتركتها اللهجات السامية واقفة في مكانها وهي تتتطور وتترقى إلى الشأو الذي بلغته في الأزمنة الحديثة ، ولم يكُن عصر المملكة اليهودية أن ينقضي حتى كانت اللغة العبرية منقضية بين أهلها في الخطاب وفي الكتابة ماخلاً الصلوات والعبادات ، ثم انهزمت بين جدران المعابد وعلى ألسنة الأنبياء والكهان ، وخلفتها اللغة الآرامية في معاملات الدين ومعاملات المعيشة اليومية ، ثم مضى العصر بعد العصر إلى زماننا هذا فأصبح قراء التوراة

بالعبرية أقل عدداً من قرائتها بأصغر اللغات .

ولا يعزى هذا إلى مجرد سقوط الدولة اليهودية ولا إلى نقص في عدد العبريين الذين يدينون بكتابهم المقدسة . فإن الدولة الآرامية في وادي النهرين سقطت وسقطت بعدها دول الآراميين المتفرقين بين أنحاء البادية ولم تزل لغتهم الآرامية تنتشر وتتغلب على نظائرها من اللهجات السامية واللهجات الأجنبية التي تسربت إلى مواطنها من سائر الأقطار . وإنما يعزى سقوط اللغة العربية إلى عجزها عن «الإِتَاج»، الذي ينفع الناس ، فلم يكن عندها ما تعطيه ولم تكن وعاء صالحآ يستودعه خدام الفكر والمعرفة ما يعطون .

\* \* \*

أما الكتابة فهي من أبرز المسائل التي تتحقق بها قدرة العبريين في تاريخهم القديم على الإِتَاج والتصرف في شؤون الفكر والثقافة ، وهي كذلك من أبرز المسائل التي تتحقق بها بواعثهم الفكرية التي تدعوا الأمة المنتجة إلى اختراع الوسيلة للإِفشاء بما عندها لسائر الأمم من رسالات الإنسانية وأماناتها .

أقام العبريون في مصر عدة قرون وأقاموا في سيناء عدة سنين . وفي مصر — كما هو معلوم — كانت نشأة الكتابة بالصور ، وفيها تطورت من الكتابة التصويرية إلى الكتابة المقطعة ،

ثم تطورت من الكتابة بالمقاطع إلى الكتابة بالمحروف التي يستقل كل حرف منها بصوت يدل عليه في كل كتب مكتوبة .

ولقد كان ينبغي أن يسبق العربيون غيرهم من القبائل السامية إلى اقتباس الكتابة على أنواعها ، سواء أكانت بالصور أم بالمقاطع والمحروف ، بل كان ينبغي أن تكون ألواح الشريعة التي تلقوها في سيناء باعثاً لهم على استكشاف الألواح المكتوبة في مناجها بما عليها من الخطوط والمحروف .

ولكن الواقع الذي يسجله تاريخ الكتابة أنهم لم يبدؤوا قط عملاً من أعمال اقتباس الكتابة ولا من أعمال ترقيتها ونشرها ولا من أعمال التوفيق بينها وبين مخارج النطق في كلماتهم الملفوظة وإنما كانوا في كل مرحلة من هذه المراحل مستنقدين يأخذون مما سبقهم ويتحجرون عليه ، حتى تقسرهم على تغييره ضرورات المعاملة فيسرى التغيير قهراً — مع الزمن — إلى كتابة الشعائر والعبادات .

فالكلمات العربية التي وجدت في رسائل أمراء فلسطين إلى فرعون مصر منذ القرن الخامس عشر قبل الميلاد كانت تكتب بالحرف المسارى كما حقق ذلك الأستاذ جمن Gimmon من أستاذة دار الفنون بليزج (١) .

---

(١) كتاب السكرن في قواعد اللغة العربية للدكتور محمد بدر .

شم وجدت حروف عربية تشبه الحروف التي وجدت على  
ضريح ملوك موآب .

وظلّ العبريون يكتبون بهذا الحرف إلى أيام سبي بابل ،  
فنقلوا الحروف المربعة عن الحروف البابلية ، وزادوا عليها  
حروف الحلق التي كانت شائعة على لسان الساميين بين بابل  
وكنعان ، وكلاها من مصدر عربي كما لا يخفى ، لاختصاص النطق  
العربي بأكثـر هذه الحروف .

وقد حفظ لنا المزمور التاسع عشر بعد المائة أسماء الحروف  
التي احتوتها الأبجدية العربية على عهد المملكة ، لأنـه جرى على  
طريقة التطريز في ابتداء كل مقطوعة بحرف من الحروف الأبجدية  
وهي في هذا المزمور على ترتيب (أبجد هو ز حطى كلين سعفص  
قرشت ) ... إثنان وعشرون حرفاً منها خمسة يتغير نطقها ياغفالها  
من الإعجمام أو ينقلها من اليمين إلى اليسار وهي الجيم والواو  
والكاف والشين .

ومن آثار الاقتباس من النطق العربي أنـ حرف الغين لم يكن  
موجوداً بين حروف المزمور ، فلما وجد بعد اختلاطهم بين  
ينطقون العربية أضافوه وسموه غيمـل أـي على وزن جـيمـل .  
ويلاحظ أنـ (جـيمـل) يعني جملـ عندـهم .. أما غـيمـل فلا معنى

لها غير المحاكاة اللفظية ، وإنما قاسوها إلى أقرب المخارج فكتبوها  
كما تكتب الجيم وحذفوا نقطة الإعجام للتمييز بينهما .  
ولم يكن في نطقهم تمييز واضح بين الخاء والكاف ، فلما كثروا  
التمييز بينهما على أسمائهم أيام تعلموا الكتابة جعلوا للخاء حرفاً  
سموه الخاف على وزن الكاف ، وكتبوه كما تكتب الكاف بعد  
حذف نقطة الإعجام .

ولما اتصلوا بأعاجم الشهال الذين ينطقون الواو «فاء»،  
كما يقول بعض الطورانيين «فلا الضالين» بدلاً من «ولا الضالين»،  
— نطقواها مثلهم وجعلوا لها حرفًا كالواو في رسمه بعد حذف  
نقطة الأعجماء.

كذلك أخذوا السين الأرامية المسماة بالأرامية سُمْخ حين كتبوا بهذه اللغة ، لورودها في كلمات كثيرة من أسفار التوراة ، وهذا مع احتفاظهم بالسين ، ) لاختلاف النطق قليلاً بين اللهجتين في أحريف الذلق وأحروف الصفير .

وليس في العبرية ثاء ولا ذال ولا ضاد ولا ظاء ولكتنهم يقربون حروفهم منها بالتفخيم أو يكتفون بما يشابهها من حروفهم فيحدث الالتباس أحياناً في نقلها إلى العربية . ويشتبه الأمر في البحث عن مصدر الكلمة من جراء هذا الالتباس ،

كما يتحدث في كلمة الناصرة هل هي من النصر أو من النذر أو من النظر ..؟ وكالها بذلة المعانى والخارج فى العربية ملتبسة كما نرى فى العربية ، ويزيد الالتباس أن البلدة كانت قرية من موقع نصر وكانت مسكنًا للكثيرون من المنذورين للعبادة ، وكانت مرقباً يسهل النظر منه إلى ما حواليه .

وقد نقحت الكتابة العربية مرة أخرى حوالي عصر الميلاد على هدى الكتابة الآرامية ، فلم تتجمع الحيل في إحياء هذه اللغة التي قضى عليها الموت لعزلتها وفراغها من مادة البقاء التي تكفل الحياة للغات بما توژده للعالم من رسالة إنسانية أو عقيدة عامة ، ثم هدم الرومان هيكل بيت المقدس فتفرق الكهان في الأرض واتخذوا اليونانية لغة لهم في مصر وأوربة واعتمدوا على ترجمة التوراة إليها أو إلى الآرامية للذين تخلفوا عن الهجرة في بلادهم ، وقد شاعت يومئذ تسمية الآرامية بالسريانية للتفرقة بين المتكلمين بها من المسيحيين ، والمتكلمين بها من أبنائنا الذين لم يدخلوا في المسيحية ، ثم اندمجت السريانية المتطورة بعد ذلك في العربية القرشية على أثر ظهور الإسلام .

• • \*

ولما كان القرن العاشر للميلاد أیقن أحبار إسرائيل ورؤساه

بضياع العربية وقلة صلاحها للبقاء بالتعليم والتلقين في نطاق المعابد المحدودة ، فإنها لم تكن صالحة على حالتها في ذلك العهد للتعليم لخلوها من القواعد والأصول التي تحفظ اللغة من جيل إلى جيل ... فرجع الأحبار إلى النحو العربي يقيسون عليه ويستعيرون منه : وكتبوا « أجر و ميتهم » الأولى باللغة العربية مقرونة في بعض الأحيان بالترجمة العربية وكان أول من اجتهد منهم في تحرير كلماتها وجمعها سعيد بن يوسف الفسيوي — أو سعديا — صاحب معجم الأجرارون وكتاب الفصاحة ( ٨٩٢ م ) . وتلاه الرباني ابن تميم البابيلي ، والرباني يهودا بن قريش والرباني مناهم ابن سروت الأندلسي ، والرباني سكوم بن جبيرول وغيرهم وغيرهم من تلاميذ العرب في المغرب ومصر والعراق .

\* \* \*

وتتلمذ القوم على العرب في علم الكلام الإسرائيلي أو فلسفة اللاهوت ، فيكان كل من فيليسوفهم ابن جبيرول ( ١٠٢١ - ١٠٥٨ ) الملقب بافلاطون اليهود وابن عزرا الغرناطي ( ١٠٧٠ - ١١٣٨ ) صاحب الغزل الصوفي ، وابن ميمون اسطو اليهود ( ١١٣٥ - ١٢٠٤ ) تلاميذ للمدرسة الرشدية بالأندلس . وكان ابن ميمون يرى كما قال : إن وصايا الناصرى ورجل إسماعيل

يعنى محمدا عليه السلام تهدى الإنسان إلى السكال . ولهذا ثار عليه المتعصبون من قومه وسموا كتابه دلالة الحائزين بضلاله الحائزين . وأول هؤلام — ابن جبيرول — وضع منظومة في النحو العربي على مثال النحو العربي فيما عدا قواعد الإعراب ، لأن الكلمات العربية إما ساكنة أو مبنية ، لا تجري في تحريك أو اخرها على قواعد الآرامية ولا على قواعد العربية الحديثة .

وأهم كتبه في اللاهوت « ينبع الحياة » ، منظور فيه إلى التصوف الإسلامي في كثير من التفصيلات .

\* \* \*

ولم ينبع بين اليهود من الفلاسفة العالميين من هو أشهر من باروخ سينبوزا (١٦٣٢—١٦٧٧) الذي نشأت أسرته في البلاد الألمانية ، وتوفى في صباحه على دراسة كل من ابن ميمون وابن عزرا ، ثم خلفه المشغلون بالفلسفة من اليهود بعد ظهور الفلسفة الكبار من الألمان ، فكان القوم كعادتهم مستقيدين في هذا الفرع الواسع من فروع الثقافة الإنسانية كشأنهم في كل ثقافة تلقوها . بين الأقدمين والمحديثين .

وكانوا حينما اشتراكوا مع العرب في ناحية من نواحي المعرفة والعقيدة تابعين مسبوقين ولم يكونوا قط سابقين لهم أو مرشدین .

# الشعر

كان في نشأة الشعر العربي من الحداء بعض الشك ،  
فليس هنالك أقل شك في الصلة الوثيقة بين الحداء  
[إذا]  
والشعر في تطور تركيبه وتوفيق أوزانه وتقسيم أعاريشه . لأن  
أوزان الشعر التي نظم فيها شعراء الماجاهيلية تتنظم فيها الأعاريشه  
جسعاً مع حركة من حركات الإبل في السرعة والأنفة . فلا خفاء  
بهذه الحركة السريعة في هذا البيت :

أنا النبي لا كذب أنا ابن عبد المطلب  
ولا خفاء بالحركة المتمهلة في هذا البيت :  
ما للجال مشيها وئيداً أجنده لا يحملن أم حديداً  
ولا خفاء بحركة الإبل على اختلافها وما يناسبها من أوزان  
الحداء في كل بيت يتنظم من أمثال هذه التفاعيل .

والحداء نفسه مناسبة شعرية تستوحى الغناء في ليالي الباادية  
القمراء ، بين الحنين إلى الوطن الذي بارحه الركب ، والأمل في  
المتجمع الذي يتنقل إليه ، وليس لترديد الغناء — بمعانيه الشعرية  
 مجال أقرب إلى الحياة البدوية وألصق بها من مجال الحداء .

فلا نزاع في الصلة الوثيقة بين الحداه ووزن الشعر العربي ،  
فإن لم يكن كل ما نظمه العرب حداه يتغنى به الحداه فعلا فهو  
وزن لا يخالفه ولا ينفصل عن نغاته وأعاراته .

والمرجح إلى جانب هذا أن حداه الإبل كان له عمله المحسوس  
في التزام القافية ، سواء بدأت القافية في سجع الكهان كما يرى  
الكثيرون ، أو كان ابتداؤها في غناء الحداه .

فالشاهد من أشعار الأمم في لغات متعددة أن القافية تلتزم  
في الشعر المنفرد ، أي الشعر الذي يتغنى به ناظمه وراويه ، ويصنى  
إليه المستمعون دون أن يشتركون في الغناء ، ويلاحظ هذا في  
أغاني المنشدين الحماسين أو المتعزلين التي يسمونها Ballads  
( بلاد ) في بعض اللغات الأوروبية ، كما يلاحظ في الموشحة  
Sonnet التي يتغنى بها العاشق لعشوقته في البلاد اللاتينية حيث  
كان منشئها الأول ، وقيل إنهم استعاروها من الموشحة العربية .  
وتتمثل القافية غالبا في أناشيد الجماعات سواء كانت مسرحية  
أو دينية كما يرى في أناشيد اليونان والعيزيين ، وسر ذلك ظاهر  
لمن يريد أن يختبره في حالها لاصناع ، أو حالة الاشتراك في الغناء .

فإن السامع المصنف إلى ترتيل غيره يحتاج إلى تنبيه السمع  
وانتظار مواضع الوقوف والتردد ، فيعرفها من القافية المتابعة  
في مواضعها .

أما المنشد المشترك في الغناء فهو يعلم مواضع الإيقاع ومواضع الابتداء والاتهاء ، فيعنيه الاشتراك في الإيقاع عن انتظار مواضع الوقف ، وعن تنبئه غيره له بالكافية إلى تلك الموضع ، وقد نتبين هذا الفارق فيما نشده بأنفسنا ولو كان من الكلام المشور ، فإننا تتبع الوزن في هذه الحالة ولا يعنينا أن ترقب القافية ، بل لا يعنينا أن ترقب شيئاً غير الاسترسال في النغم إلى نهاية الكلام كيما كان منتهاه مقطى أو بغير قافية ، شأنه في ذلك شأن اللحن الموسيقى الذي خلا من الكلمات ، فلا يلتقي فيه إلى غير امتداد النغمة حسب أوزان الإيقاع .

وكثيراً ما خطر لقاد الغرب أن هذه القوافي والبحور في وزن الشعر خاصة من خواص الأمزجة السامية خالفة الساميون بها الأوربيين لخالقهم ليام في تكوين الفطرة وخصائص العناصر البشرية .

لكنهم فهموا بعد توادر البحث في أشعار اللغات السامية أن القافية غير ملزمة في جميع تلك اللغات ، وأن كثيراً من الشعر المنظوم فيها خال من البحور والأعaries ذات التفعيلات المتكررة ، كأنه فواصل النثر التي تنقسم إلى جمل متقاربة ولا تنقسم

## إلى شطورة متساوية في حركات الأسباب والأوتاد على اصطلاح العروضيين .

فلا بد إذن من البحث عن سبب غير الأمزجة العنصرية ، ولا بد أن يكون اختلاف الإنشاد هو سبب هذا الاختلاف بين العرب وسائر الشعوب السامية . فإن شعوب وادي النهرин ألغت أناشيد السكان في المياكل فترخصت في القافية كما ترخصت فيها الشعوب الآرية التي يتغنى فيها الناس مجتمعين ، وقد ألف العبريون العبادة مما منذ كانوا قبيلة واحدة تنتقل بحذافيرها ، وتتبهّل بحذافيرها إلى معبدوها في حظيرة واحدة . ولم تألف قبائل الباادية العربية نوعا من أنواع الأناشيد المجتمعة ، فغلبت على شعرها أوزان القصيدة المفرد وقوافيها .

ويرى بعض علماء اللغات السامية أن الكلمة التي تفيد معنى الشعر فيها واحدة مأخوذه من أصلها العربي مع قليل من التحرير طرأ عليها بعد انتشار الساميين في وادي النهرين وبادية الشام وأرض كنعان . ويقول العالم القدس الأب مرمرجي في كتابه المعجميات : « إن لفظة الشعر كانت تدل قد يما على الغناء وإن لم ترد بهذا المفهوم في المعاجم التي بين أيدينا . ويمكن الاستدلال على ذلك بوسيلة المقارنة الألسنية السامية . إذ أنتا تتجده في أقدم

اللغات السامية من حيث الآثار المكتوبة ، أى اللغة الأكادية كلية (شيرو) الدالة على هناف الكهان في المياكل ، ومن الأكادية انتقلت اللفظة إلى العبرية بصورة (شیر ، وشیره) ومعناها التسديد ، ومنها صيغ الفعل المرتجل (شیر) بمعنى أشد وغنى ، ثم إلى الآرامية بصورة (شور) بمعنى أشد ، رنم ، غنى . ومن ذلك جاء اسم سفر من أسفار العهد القديم وهو (شیر هشیريم) أى نشيد الأناسين ، وقد ورد الفعل العبرى (شیر) في أقدم أثر للغة العبرية وهو نشيد النية دبورت ، يليه مرادفة (زامر) وكلامها بصيغة الحاضر (اشيره) أى أشد وألزم . والجدير باللحظة كما أشار إلى ذلك لانجدون Langdon أن العبارة الأكادية (زamar شيري) تطابق كل المطابقة العبارة العبرية (مزמור شير) ومفرداها في العبرية (مزמור ، نشيد ، أو شعر) .. هذا وعلوم أن أغلب الأحرف الحلقة ، ومنها العين ، قد سقطت في الأكادية ، وأنها كانت تلفظ دون أن تمثلها علامة في الكتابة ، لأن الرسم المساري المستعار للأكادية السامية من الشمرية غير السامية — كان خالياً من العلامات للحلقات ، خلو الشمرية منها ، وهذا جاز لنا افتراض أن كلمة (شيرو) كان أصلها أولفظتها (شعر و) إلا أنها ولجت العبرية والأرامية وهي خلو من العين كـ كانت

مصورة في الرسم المسهاري . أما العربية فقد ظهرت أو بقيت فيها العين الأصلية ... على أن العربية والعبرية قد احتفظتا بالكسرة المركبة بها الشين في الأكديّة (شورو) بفاء في العبرية (شير) وفي العربية (شعر) والكلمة (شورو) مشتقة حسب معناها في الأكديّة والعبرية أي معنى المحتف ثم الغناء . . .

\* \* \*

ولا غرابة في أن تكون كلمة (الشعر) في لغة الجزيرة سابقة لرادفاتها في وادي النهرين وأرض كنعان ، لأن الجزيرة كانت مصدر الهجرات المتواالية إلى تلك المواطن كما تواتر في أشهر الأقوال .

على أن المعلوم لنا الآن من أطوار الشعر في اللغات السامية أنه تحول في الآرامية والعبرية من الفقرات المسجوعة على نحو أسجاع السكهان إلى السطور المتوازية على نسق قابل للترنم والإنشاد ، ثم توقف به التطور عند هذه المحاولة لارتباطه بالشعاير الدينية . وهذا يبينا تطور النظم في بلاد الجزيرة العربية حتى أصبح (فنا) يميزا بأوزانه وأقسامه التي تعرف بأسمائها دون أن تنسب إلى نظام معلوم ، على حين أن القصائد العبرية لا تعرف باسم فني يدل عليها ، وإنما تعرف بأنها قصيدة كالتى نظمها

هذا الشاعر أو ذاك من شعرائهم المشهورين ، وتميز بعلامات خاصة ولا تميز على قاعدة عامة تغنى عن الإشارة إلى نظميها .

وبعض اللهجات السامية توقفت عند السطور المتوازية ، ولم تتطور بها إلى تقسيم الأوزان والتفاعيل الواضحة . فكان كثير من شعرها يخلو من التفاعيل والقوافي اعتمادا على مضاهاة السطر بالسطر والترنيم بالترنيم .

يقول الأستاذ جلبرت موري في بحثه عن الأوزان والأعaries : « إن إحدى تاليج هذا الاختلاف زيادة الاعتماد على القافية في اللغات الحديثة . ففي اللغتين اليونانية واللاتينية ينظمون بغير قافية لأن الأوزان فيها واضحة ، وإنما تدعوا الحاجة إلى القافية لتقرير نهاية السطر وتزويد الأذن بعلامة ثابتة للوقوف ، وبغير هذه العلامة تشتمل الأوزان وتغمض ، ولا تستبين للسامع مواضع الاتصال والانفصال ، بل لا يستبين له هل هو مستمع لكلام منظوم أو كلام مشور ، وقد اختلف الطابعون هذا الاختلاف في بعض المناظر المرسلة من كلام شكسبير ، فحسبها بعضهم من المشور وحسبها الآخرون من المنظوم . وما يلاحظ أن اللاتين اعتمدوا على القافية حين فقدوا الانتباه إلى النسبة العددية ... وأن الصينيين يحرضون على القافية لأنهم لا يلتزمون

الأوزان . وأن انتشار القافية في أغاني الريف الإنجليزية يقترب بالترخيص في التزام الأغاريسن .

ويستطرد العلامة الناقد الأديب إلى الشعر الفرنسي فيقول : «إن اللغة الفرنسية حين رجع فيها الوزن إلى مجرد إحصاء المقاطع وأصبحت المقاطع بين مطولة وصامتة ..... نشأت فيها من أجل ذلك حاجة ماسة إلى القافية فصارت في شعرها ضرورة لا يحيص عنها ، ودعا الأمر إلى تقطيع البيت أجزاء صغيرة ليفهم معناه » .

ومن أسباب الاكتفاء بالوزن دون القافية في أشعار الغربيين ذلك السبب الذي ذكرناه آنفا ولم يذكره العلامة جلبرت موري : وهو غناء الجماعة للشعر المحفوظ الذي يحفظه المغنون جميعا بفواصيله ولو ازمه ومواضع النبر والتدايد في كلماته وفقراته . فainهم في هذه الحالة ينساقون مع الإيقاع بغير حاجة إلى القوافي عند نهاية السطور ، ولهذا نرى أن شعراء هذه اللغات بعيدون يلتزمون القافية في أناشيد الأفراد ويكترون من القافية في المقطوعات التي يرتلها المنشدون المعروفون باسم the Bards أو اسم ( Minstrals ) وكلهم يرثون أو يتذمرون بما ينشدون ... فلا شعر في لغة من اللغات بغير لميقان ، وقد يجتمع كله من وزن

وقافية وترتيل في القصيدة الواحدة ، ولكنها اجتماع نادر في لغات العالم ميسور في لغة واحدة على أكل الوجوه لامتيازها بالخصائص الشعرية الوافرة في ألفاظها وترأكيبها وهي اللغة العربية .

فالكلمات نفسها موزونة في اللغة العربية ، والمشتقات كلها تجري على صيغ محدودة بالأوزان المرسومة كأنها قوالب البناء المعدة لكل تركيب ، وأفعال اللغة مقسمة إلى أوزان مميزة في الماضي والمضارع والأمر ، وفي الأسماء والصفات التي تشتق منها على حسب تلك الأوزان ، ولا نظير لهذا التركيب الموسيقى في لغة من اللغات الهندية الجرمانية ولا في كثير من اللغات السامية . فالذى يميز اسم الفاعل وزن متقد عليه في الأفعال الثلاثية والأفعال الرباعية أو الخاسية ، ولكنه في اللغات الأوروبية يأتي بإضافة حروف لا يعرف لها وزن مقرر قبل الإضافة ولا بعدها .

ويجب أن لا تتعجل فتحسب أن هذا الفرق في الخصائص الموسيقية يرجع إلى الاختلاف بين الأمم الآرية والأمم السامية كما توم بعض المستشرقين وبعض المتعجلين من كتابنا الشرقيين . فاللغة العبرانية كما أسلفنا لغة سامية في أصولها ولكنها على

ما رأينا خالية من الوزن والقافية ، و تستعوض منها بالأسطر المتوازية والكلمات المترددة بين السطر الأول وما يليه . وقد كان العربيون يجهلون فنون العروض عندهم حتى اكتشفت للباحثين اللاهوتيين بعد ترجمة التوراة والإنجيل واطلاع علماء اللاهوت على أصول اللغات التي كتبت بها أسفار العهدين القديم والحديث ، فانكشف للأسقف لوثر Lowth في القرن الثاني عشر أن أشعار الكتابين لا تحرى على وزن محدود وأن قوام الشعر عند العبرانيين سطري داروه لأغراض ستة ، وهي : المجاز والاستطراد والتفسير والمباغة والمقابلة والمقارنة .

ومن أمثلة الترديد لمقابلة المعنى الحقيقى بالمعنى المجازى قول المزامير : ( من السيف أنقذ نفسي ، ومن يد الكلب أنقذ وحيدقى ) .

ومن أمثلة الترديد للاستطراد قول أىوب : ( هناك يكفى المنافقون عن الفتنة ، وهناك يكفى المتعبون فيستريحون ) .. ومن أمثلة الترديد للتفسير قول المزامير : ( من هو الإنسان الخائف من ربها ؟ هو الإنسان الذى يهدىه رب إلى طريق يرضيه ) .

وهكذا سائر الأمثلة في الأسطر المتوازية وإن زادت على

سطرين ، وقد تزيد بعدد الحروف الأبجدية على طريقة التطريز  
في اللغة العربية كما يلاحظ في وزن المزمور التاسع عشر بعد المائة  
فإنه يتألف من اثنين وعشرين حرفاً - عدد أحرف الأبجدية -  
كل حرف منها يقترن بسطر من المزمور .

وعلى هذه القاعدة في النظم في العبارات الموقعة التي ترددت  
في العهد الجديد ، وقد أتينا بأمثلة منها في كتابنا ( عبرية  
المسيح ) نكتفى منها بهذا المثل من وصايا السيد المسيح :  
« أسأوا تعطوا .

« اطلبوا تجدوا .

« اقرعوا يفتح لكم .

« لأن من يسأل يأخذ ، ومن يطلب يجد ، ومن يقرع يفتح  
له الباب .

« من منكم يسأله ابنه خبزاً فيعطيه حجرآ؟

« ومن منكم يسأله سكمة فيعطيه حية؟

« أو يسأله بيضة فيعطيه عقرباً؟

« فإذا كنتم وأتم آشرار تحسنون العظام للأبناء فكيف  
بالآب الذي في السماء؟

\* \* \*

فالخواص الشعرية التي امتازت بها لغتنا العربية ليست من خواص اللغات السامية ، وليس لها نظير في العربية ولا في الكلدانية ولا في معظم اللهجات التي تفرعت على أصول الكلام عند الساميين ، ولكنها خواص ممتازة تتفرد بها هذه اللغة لأسباب كثيرة لا داعية لإحصائها في هذا المقام ، ولا نحب أن نعرض منها للأمور التي يطول فيها الجدل وتضطرب فيها منازع الآراء والأهواء . إذ كان امتياز الحروف العربية بالدلالة على الحساسية الموسيقية حقيقة ملموسة لا محل فيها للمحال ، فالأذن العربية تميز بين الظاء والضاد ، وبين الذال والدال ، وبين الحاء والخاء واهاء ، وبين الصاد والسين والشين ، وبين الجيم والغين والعين ، وبين القاف والكاف والخاء ، وقلما يميز الناطقون باللغات الأخرى بين هذه الحروف ، وإذا وجدت في تلك اللغات حروف لا تنطق بالعربية كالفاء والباء التقييلتين فهما في الواقع حرف يصدر من مخرج واحد بين التخفيف والتثليل ، وليس ذات قيمة موسيقية مستقلة كالحروف التي ذكرناها في اللغة العربية .

ومن العلامات الموسيقية المركبة في بنية الكلمة أنها تميز بين الحركة وحرف العلة على خلاف اللغات غير السامية ، فعندنا الواو والضممة وعندنا الياء والكسرة ، وعندنا الألف والفتحة ،

وعندنا السكون لو ما يشبهه من التنوين . . وأدل من ذلك على الموسيقية الطبيعية بناء المشتقات على الأوزان واختلاف معنى الكلمة باختلاف الصيغة التي تبني عليها .

ويماطل هذا من الدلائل البدائية التي تحسب من حروف الأبجدية في علم الموسيقى أن الغربيين يسقطون ( الكوما ) من الأصوات المحسوسة ، وأن الموسيقى الشرقية تحسب الصوت الذي يسمع من ربع ( الكوما ) وهو همزة تأتي من نصف مليمتر في الوتر الذي يبلغ طوله متراً كاملاً ، وتسمى لهذا في اصطلاحهم بالندة الموسيقية .

\* \* \*

ونستخلص مما تقدم أن فن الصياغة الشعرية سلك في تطوره ثلاثة مسالك متقاومة في أم شرقية وغربية لا تنتهي إلى سلالة واحدة وينها من الاختلاف كما بين الصين وأوربة الحديثة ، أو كما بين الشعوب السامية واليونان في العصور القديمة .

ففي بعض الأمم يتوقف هذا الفن عند السجع الذي يتزدّد في الفقرات القصيرة كسجع السكان ، فإذا طالت القصيدة روعي فيها تنسيق الأسطر المتوازية يتزمن بها الجماعة في أناشيد العبادة أو التثليل ولا تراعي فيها القافية .

وفي أمم أخرى تراعي القافية ولا يراعي الوزن إلا بالمقدار

الذى يسمح بمساواة الغناء والترتيل . ويلاحظ أن شعوب الصين  
التي غلب عليها هذا التطور وظهرت القافية في صياغة شعرها قد  
عرفت الجمل والخيمة ولا يزال مسكنها المعروف « بالباجودا »  
مبنياً على أشكال الخيم البدوية وأوضاعها .

وفي الأمة العربية وحدتها تم التطور فاتنظم الوزن بتفعيلاته  
وأسبابه وأوتاره وروعيت فيه القافية ، وقامت صياغة الشعر  
فنآ خالصاً مستقلاً عن الغناء ، يعرف بأسماء بحوره وقواعده  
أوزانه ولا يلحق بشخص هذا الناظم أو ذاك في تعريف أساليبه  
وتمييز أقسامه .

ولايُعزى هذا الفارق النادر إلى الحداه وحده أو إلى انفراد  
الحادي بالغناء ، بل يعزى إلىهما معاً مقتنين بتلك الحساسة  
السمعية التي تفرق بين مخارج الحروف ودقات النغم ، وهي مشتركة  
غير مميزة في لغات كثيرة .

ولستنا هنا بقصد البحث في موضوعات الشعر ولا في مذاهب  
الشعراء ، فإنه معرض من البحث لا سبيل فيه إلى ترتيب السابق  
والماضي ، وإنما يعنينا السبق المحقق بشواهد الحس والواقع  
وهو السبق إلى فن الصياغة الشعرية ، فلا نزاع هنا في تطور  
هذا الفن بين عرب الجزيرة قبل تطوره بين العبريين من القبائل  
السامية ، وبين اليونان من الشعوب الهندية الجرمانية .

## ٠٠٠ دررهاية المطاف

فِي نَهَايَةِ الْمَطَافِ قَدْ اتَّضَحَ لَنَا الْمُقْصِدُ الَّذِي تَوْخَينَا  
وَأَجَلَنَا بِيَانَهُ فِي كَلِمةِ التَّهْيِيدِ لِهَذِهِ الرِّسَالَةِ . فَهُوَ

ولَنَا

تَصْحِيحُ الْأَوْهَامِ الشَّائِعَةِ بَيْنَ الْغَرَبَيْنِ عَنْ تَخْلُفِ الْأَمَةِ الْعَرَبِيَّةِ  
فِي مِيَادِينِ الْثَّقَافَةِ وَالْحُكْمِ عَلَيْهَا أَبْدًا ، وَفِي جَمِيعِ الْأَحْوَالِ ، بِأَنَّهَا  
تَبْعَدُ مُسْبُوقَ يَقْتَدِي بِالْيُونَانَ فِي ثَقَافَةِ الْفَسْكَرِ ، وَبِالْعَبْرَيْنِ فِي ثَقَافَةِ  
الْعِقِيدَةِ ، وَلَيْسَ لِلْأَمَةِ الْعَرَبِيَّةِ سَابِقَةً مِنْ سَوْا بَقِ الْفَضْلِ يَدِين  
لَهَا أَوْلَئِكَ الْيُونَانُ وَأَوْلَئِكَ الْعَبْرَيْنُ .

وَقَدْ جَاءَ الْأَوْرَبِيُّونَ فِي هَذِهِ الدِّعَوَى لِجَاجَةِ بَغْيَاضَةِ تَسْكُنُ  
عَنْ سُوءِ نِيَّةِ ، وَيَدُوِّ عَلَيْهَا كَأَنَّهَا تَعْسُفُ فِي الْبَحْثِ عَنْ أَسِيَّابِ  
الْتَّجَنِيِّ وَالْإِنْكَارِ فَتَخْلُقُهَا خَلْقًا وَتَحْيِدُهُ عَنِ الظَّرِيقِ السُّوَى حِيدًا ،  
لَكِي تَتَهَشَّى مِنْ ذَلِكَ إِلَى قَدْحِ فِي الطَّبِيعَةِ الْعَرَبِيَّةِ وَتَمْجِيدِ لِطَبِيعَةِ  
مِنْ طَبَائِعِ الْأَمَمِ سَوَاهَا ، حِيشَانًا تَكُونُ .

فَقَدْ يَتَرَخَّصُونَ أَحْيَانًا فِي نَسْبَةِ الْفَضْلِ الْقَوْمِيِّ أَوِ الْعَنْصُرِيِّ  
إِلَى سَلَالَةِ هَنْدِيَّةِ ، لَأَنَّ الْأَوْرَبِيَّينَ يَدْخُلُونَ فِي الْجَامِعَةِ الْهَنْدِيَّةِ  
الْبَرْمَانِيَّةِ ، إِذَا دُعِتُّ الضرُورَةُ .

وقد يترخصون في نسبة الفضل القومي أو العنصري إلى سلالة صفراء أو طورانية، لأنهم قد يعادونها اليوم ولكنهم لم يرثوا من أجدادهم عداوة لها من عصبيات القرون الوسطى.

وقد يترخصون في نسبة الفضل القومي أو العنصري إلى العبريين ولو كان المترخصون من يعادى اليهود في المنافسات الاقتصادية أو العملية، لأنهم لا يعدمون بينهم وبين هؤلاء اليهود صلة قديمة حين كانوا يوماً من الأيام شعب التوراة ١.

أما الأمة العربية فلا رخصة معها من هذه الرخص التي يصطنعها أعداؤها المتسببون عليها، بل تختفي كلها ويحل محلها عداء الميراث التاريخي، وعداء الاستعمار، وعداء الجهل، وعداء الانانية التي تغري الجماعات أحياناً بالتحزب والاثارة كما تغري الآحاد من الناس . فليس أيسر من تصدقهم ل بكل فرية تفترى عليها ، وليس أسرع من إنكارهم لكل محدثة أو سابقة من سوابق الفضل تنسب إليها .

هذه اللجاجة البغيضة هي التي نريد أن تقضى عليها وتقضى على آثارها في أذهان المتأثرين بها من صرعى المذاهب الأجنبية يبتنا نحن الشرقيين ، وهم — للأسف الشديد — غير قلياين .

ولكتنا لا تزيد أن تقضى عليها ونضع في مكان الخطأ المskر  
خطأ آخر من قبيله .

لا نريد أن نمحو فضلا لصاحب فضل ، ولا أن نبخس حقا  
لصاحب حق ، ولأن نبطل احتكار المزايا الإنسانية على آناس  
لكن نقل هذا الاحتكار إلى آفاس آخرين .

كل ما نريده أن ندفع شبهات القصور البدني المفترى على  
أمة عريقة حية ، كان لها فضلها العظيم على الإنسانية ، ويرجى  
أن يكون لها فضل مثله أو يفوقه على أجيالها المقبلة ، وهي في  
مقامها الأوسط بين القارات ، وبين العقائد والثقافات .

ولقد كان نصيب الأمة العربية من تلك الشبهات « نصيب  
الأسد » إن صع هذا التعبير ، فأصابها منها أكبر نصيب تصاص  
به الأمم ، منذ أيام الشعوبية إلى أيام الاستعمار والتبيشير  
والآرية والشيوعية ! .

كان يقال عن العرب إنهم بعشوا بالدين ولم يعشوا بالدنيا .  
وكان يقال « إنه لا يفلح عربي إلا و معه نبي » .  
وكان يقال إنهم لا يصلحون في دولتهم وفي غير دولتهم  
إلا محكومين .

وقالوا إنَّ العرب لا يحسنون صناعة الحكم ولو لا ذلك لما خرجو من الأندلس بعد الغلبة عليها عدة قرون .

وقالوا إنهم لا يحسنون فنون الحضارة ولو لا ذلك لكان لهم فن جميل غير نظم القصيدة .

وقالوا إنهم لا يحسنون من أعمال المعاش غير ما تعودوه في البايدية من رعي الإبل والماشية ، ولو لا ذلك لما غلبهم طراق بلادهم من الغرباء على أسباب المعيشة .

وكل أولئك الدعاوى الكبار أضعف من أن يثبتت على النظر المتأمل لحظات ، فضلاً عن الثبات في مجرى التاريخ .

فمن هم أصحاب الدولة الذين داموا في مسيرة عمر اتهام أطول من دوام العرب ؟ أو تركوا بعدهم أثراً أبقى على الزمن من آثارهم ؟

أهم الرومان سادة الاستعمار القديم ؟ أم هم البريطان سادة الاستعمار الحديث ؟

إن الرومان خرجو من كل وطن دخلوه ، ولم يستطيعوا أن ينشروا ديانتهم في أمة حكموها ، بل كانوا هم الذين انقادوا آخر الأمر لديانة المحكومين .

أما الإنجليز فقد خرجو من الولايات الأمريكية بعد أن سكنتها منهم معظم المهاجرين إليها ، وقد خرجو من الهند بعد

أن استقروا في كل بقعة من بقاعها أكثر من قردين ، ولم يمكث سادة الاستهار القديم ولا سادة الاستهار الحديث في مستعمراتهم كما مكث العرب في الأندلس .

والإنجليز ما تركوا من آثار الحضارة والثقافة أثرا يقارب الأثر الذي أبقاء العرب في الأندلس وفي القارة الأوربية على الإجمال ، ومنه أثراهم في عصر النهضة وعصر الإصلاح .

وقصور الحمراء والزهراء وما يماثلها من القصور التي قامت في الشرق على نماذج الفن البيزنطي جواباً مائلاً للعيان لمن ينكر على الذوق العربي فناً جميلاً غير فن القصيدة . فكل هذه القصور تميزت بذوقها العربي على القلاع القوطية والأواني الفارسية والعواير الرومانية أو اليونانية ، منذ نشأتها الأولى إلى قيام الدعوة الإسلامية .

وطابع الذوق العربي هو طابع النخلة العربية بقامتها الميفاء ، وفروعها التي تتلاقى في عقود المربعات كالتلاقي للأركان والأعمدة في هندسة البناء ، حيثما طبعته بطبعها على الرغم من قيام البنائين أو المهندسين عليها من أبناء الأمم الأخرى .

وليس أبعد من البعد بين البحر والصحراء ، ولكن العرب ركبوا البحر فقبضوا بأيديهم على زمام الملاحة بين الهند وفارس

وسواحل إفريقيا الشرقية ، فسمى البحر كله باسم بحر العرب ،  
وسمى الشاطئ الشرقي من سواحل إفريقيا باسم السواحل حيث  
يتكلم الإفريقيون الآن باللغة السواحلية كما يسموها الأوربيون .  
والتجارة من أسباب المعيشة ، فمن الذي بلغ بها ما بلغه العرب  
في الهند وأندونيسيا وأفريقيا الوسطى ؟

إنها بلغت على أيديهم أن تكون قتها في عالم الروح ، ولم  
تكن قتها في عالم المال وكفى ، إذ أصبح في تلك البقاع قرابة  
مائتين من الملايين من المسلمين لم يعرفوا دينهم من غير أولئك  
التجار الناجحين .

هذه الواقع تصحيف بين لدعوى العصبيات الجنسية يرشد  
العقل البشري إلى الصواب في مسألة من أخطر المسائل العالمية ،  
ذات الأثر المتشعب إلى كل زاوية من زوايا العالم ، وكل علاقة  
من علاقات بني الإنسان

نفهم . هي تصحيف للعقل البشري يأتي في أوانه وليس قصارى  
الأمر فيها أنها دفاع عن العرب أو تبرة لهم من أقاويل دعاء  
العصبية المستعمرين والشعوبين والموددين لأصدقاء الغابر المهجور .  
والرأى الجلي في هذه الدعاوى العصبية إذن أنها من قبيل  
«الإشعاعات» التي تروجها المصالح إلى حين ، ولكن هل هي

إشاعات تبدىء وتنتهي حول النزاع على المصالح ومفاسد  
الأنساب ؟ وهل نفهم من بطلان الدعاوى العنصرية أن عناصر  
السلالات تتساوى في ملكات العقول ومزایا الأخلاق ؟

إن من يقول بذلك ينقض الواقع الشاهد في الحاضر كما ينقض  
الواقع الذي حفظه التواريخ ، فلا نكران لاختلاف الأمم  
في التفكير والسلوك ، وإنما ينكر الباحث المنصف أن يعزى  
هذا الاختلاف إلى أسباب أصلية ينفرد بها عنصر من عناصر  
البشر دون سائرها ، وينصف الأجناس جميعاً حين يعزى كل  
مزية إلى أسبابها الطبيعية التي تتأثر بها كل أمة تعرضت لمؤثراتها ،  
ولا يقصر مزية من المزايا على قوم يحتكرونها في جميع الأحوال.

والمثلان البارزان . اللذان يذكران في معرض التمييز بين  
الخصائص الجنسية كفيلان بابراز هذه الحقيقة في نصابها الذي  
يستقر عليه البحث عن مزايا العقول والأخلاق بين جميع الشعوب .

هذان المثلان هما مثل اليونان واليهود : أولئما يضر بونه بطلب  
العلم ، وثائهما يضر بونه بطلب المال .

فعدهم أن اليونان قد امتازوا بحب المعرفة حباً للمعرفة ،  
لأنهم نموذج العقل الأوروبي المطبوع على الفهم وحب الاستطلاع .

وأن اليهود قد امتازوا بالمهارة الاقتصادية فلا يضارون فيها  
شعب من شعوب العالم منذ عهد بعيد .

والواقع أن شعوب العالم العريقة قد طلبت المعرفة كما طلبها  
اليونان ، ولكن الشعوب التي عاشت في أودية الأنهر الكبير  
— كما تقدم — قامت فيها الكهانة القوية إلى جانب الدولة القوية  
فتتحولت المعرفة إلى الكهانة ، وأحاط بمعارفها ما لا بد أن يحيط  
بها من أسرار الكهانة وقيود التقليد ، وهكذا حدث في القارة  
الأوربية نفسها يوم قامت فيها السلطة الدينية القوية ، وحظرت  
على المفكرين أن يتعرضوا لمباحث المعرفة في أصول الأشياء  
وحقائق الوجود .

والواقع أن اليهود لا يفوقون غيرهم في القدرة على تحصيل  
المال ، وقد تسايقوا بميدان واحد في وادي النيل مع الأرمن  
واليونان والجاليات الشرقية فلم يسبقواها في تحصيل الثروة ،  
ولا في تنويع مواردها ، ولعلهم لو لا تضامنهم في بلاد العالم  
التي ينتشرون فيها يرجعون إلى ما وراء الصور الأولى  
في المهارة الاقتصادية وفي تدبير المال على الإجمال .

فلا احتكار لزينة قومية بغیر سبب ولا فرق بين الأمم إذا  
تشابهت الأسباب .

وأمة العرب بين هذه الأمم لم تقصُر ولن تقصُر عن أمة سابقة في ماضيها حيث تهيأ لها أسباب العلم وتسهد لها السبيل إلى الغاية ، ولن تقف هذه الغاية دون أ霉 من الآماد .

\* \* \*

ولذا كان من حقنا نحن الشرقيين جميعاً أن نؤمن بهذه الفكرة الصالحة ، فمن واجبنا أن نخترس من مغبة الاغترار بها ومن سوء الفهم الذي يخشى أن تسوقنا إليه .

فمن سوء فهمها أن نفهم أنها برأون من العيوب معصومون من الخطأ ، أو نفهم أن عيوبنا هينة لا تكشفنا المشقة في إصلاحها ، وأن أخطاءنا قليلة لا تعاودنا في كل آونة من حياتنا مع أنفسنا أو حياتنا مع أقوامنا .

كلا بل لنا عيوب غير هينة ، ولنا أخطاء غير قليلة ، غاية ما يعزينا فيها أن نؤمن بأننا قادرون على تصحيحها وعلى اجتنابها ، وأنها ليست بالأبدية التي لا تفارقنا كما زعم المفترون عليها .

أما تلك العيوب التي تفترى علينا فهي التي تفرض علينا القصور كارهين وطائعين كما يزعمون ، وهي التي نعرفها أو نجهلها على حد سواء ، لأن الحيلة فيها عبث ، والأمل في الخلاص منها مفقود .

تلك العيوب تskرها ونشتد في إنكارها ، وليس قصارانا  
في تبرئة أنفسنا منها أتنا نحب أنفسنا ، وأتنا نشتهى أن نحمدها  
بحقها أو بغير حقها ، وإنما تskرها ونشتد في إنكارها لأننا  
نستند إلى خير سند من الواقع الذي لا ريب فيه ، ولا تنا نعلم  
من هذا الواقع أتناسبينا السابقين إلى ثقافة المعرفة وثقافة الحقيقة  
قبل أربعين قرناً ، وأتنا أعطينا العالم حظاً منها لا يزول منذ  
أربعة عشر قرناً ، وأن ما كان في ماضي الزمان غير مرد ليكون  
غير مرد في الزمن القريب ، وفي الزمن البعيد .



الاشتراكية والشيوعية

على أدهم

الثمن

مطبع دار القلم بالقاهرة

١٨ شارع سوق التوفيقية

**To:** [www.al-mostafa.com](http://www.al-mostafa.com)